Décolonisation et
resurgence en Kanaky

Histoire, résistances et perspectives



« Le retour a la tradition
est un mythe. Aucun
peuple ne I'a jamais

vécu. La recherche
d’identite, le modele
pour moi, il est devant
moi, jamais en arriere.
L’identite, elle est
devant nous. » Jean-
Marie Tjibaou




Honorer les savoirs autochtones, la
spiritualité Kanak et I'intégrer dans
une perspective décoloniale dans
I'enseignement, cela signifie :
reconnaitre les héritages,
reconnaitre les violences, mais
surtout donner voix a ce que je
nomme « la voix Kanak » — c’est-
a-dire, une vision de la terre, des
ancétres, de la communauté et du
temps, qui ne se limite pas a une
logique strictement politique ou
institutionnelle, mais porte une
dimension ontologique et
spirituelle — Yvanna Doi-Lepeu.




Qu’entend-on par decolonisation,
autodetermination, resistance,
réesurgence culturelle?




Par « décolonisation », j'entends le processus par lequel un peuple soumis a une
domination coloniale cherche a reprendre sa souveraineté politique, économique et

culturelle.

« Autodétermination » renvoie au droit pour un peuple de choisir librement son avenir

collectif (autonomie, association, indépendance).

« Résistance » désigne toutes les formes d’opposition — visibles, invisibles, culturelles,

symboligues — face a la domination.

« Résurgence » enfin indique le retour, la réaffirmation, le renouveau des identités, des
cultures, des savoirs, des rites, qui avaient été marginalisés ou effacés par le

colonialisme.



1. Histoire coloniale et premieres
résistances (1853-1945)



1.1 Installation coloniale francgaise

En 1853, la France prend possession de la Nouvelle-Calédonie. Le
territoire est d’abord transformé en bagne, colonie pénale, puis en
colonisation de peuplement et d’exploitation des ressources. Cette
dynamique coloniale impose des structures étrangeres :
administration, économie d’extraction, modele francais d’organisation

territoriale.



1.2 Effacement des structures sociétales Kanak

Pour les peuples Kanak, I'arrivée coloniale signifie une rupture majeure les
coutumes, les chefferies,. se trouvent mises a mal, : de nombreuses terres
sont expropriées et les populations parquées dans des réserves desquelles ils
devaient demander |'autorisation pour sortir. Ces mémes réserves porteront
le nom de tribus plus tard. La culture Kanak est alors progressivement
marginalisée et la population va décroitre progressivement ; entre 1897 et
1901 la population Kanak va passer de 45 000 a 20 000 Kanak (chiffre
officiel). Aujourd’hui, les recherches parlent d’'une population supérieure a

100 000 individus (voir les recherches de Monsieur Christophe Sand).



20 janvier 1855 - les Terres sont proclamées propriétés de I’Etat Francais (déclaration n° 18 du gouvernement du

Bouzet)

ler octobre 1859 — Premiéres créations de réserves pour les « terrains reconnus néces- saires pour les besoins des

indigenes ».
24 décembre 1867 — Arrété créant la tribul, collectivité reconnue administrativement par le pouvoir colonial.
22 janvier 1868 — Les réserves sont des biens collectifs, « inaliénables, incommutables et insaisissables ».

6 mars 1876 — Arrété 153 qui institue le cantonnement des Kanaks et regle la procédure de délimitation des

réserves
27 octobre 1876 — Arrété sur I'organisation des tribus Kanak et I’établissement des Grandes chefferies.

18 juillet 1887 — Statut de I'indigénat instauré par décret pour dix ans2: les Kanaks sont dés lors placés hors du
droit commun et sont soumis a la discipline de I'administration coloniale. Le recensement comptabilise quarante:

cing mille Kanaks.



1.3 Premieres formes de résistance symbolique et matérielle

* insurrection de 1878, dirigée notamment par le chef Atai, constitue un moment
fondateur. C’est la « Grande révolte Kanak », un soulevement qui témoigne non
seulement d’un refus politique, mais aussi d’'un acte de défense de la terre et de
la coutume. Ce moment pose déja que la résistance n’est pas uniquement

politique : elle est relationnelle avec la terre, les ancétres, la communauté.

e S’en suivra une autre... En avril 1917, des Kanak du Nord de la Grande Terre se
lancent dans une guerre contre les autorités francaises et leurs soutiens locaux.
Refusant le recrutement de nouveaux « volontaires » pour aller se battre en
Europe et exaspérés par le déni d’existence que leur opposait la colonie, ils

luttent douze mois durant, jusqu’a épuisement.



2. Période transitionnelle :
citoyennete, codification,
transformation (1946-1975)




2.1 Statut de citoyenneté (1946) et « peuple calédonien »

* Apres la Seconde Guerre mondiale, les statuts changent. La Nouvelle-Calédonie devient territoire
d’outre-mer et des Kanak (chef, pasteur, ancien combattant, moniteur d’école privée
obtiennent pour la premiere fois le droit de vote (lls représentent 1 144 électeurs sur environ 10

000). A la méme époque, en France, les femmes obtenaient le droit de vote.

* Puis en avril-mai 1946 — Abolition du statut de I'indigénat ; les Kanak peuvent a nouveau circuler
librement de jour comme de nuit et récupéerent le libre droit de résider et de travailler. Statut de

territoire d’Outre-mer donné par la Constitution de la IVe République. Les Kanak deviennent

citoyens de I’'Union francaise.



A la méme époque des formations politiques se créent.

* 1946 — Création du Parti communiste calédonien (PCC) par Jeanne Tunica, premiéere forme d’organisation politique
Kanak, avec plus de deux cents adhésions. On voit des drapeaux rouges dans les mines. Création, en réaction au
PCC, des premiéres associations catholique et protestante en milieu Kanak, 'UICALO (mai 1946) et I’AICLF (10

février 1947), qui préfigurent I’'Union calédonienne.

* 1951 — Droit de vote élargi a huit mille sept cents électeurs Kanak ; les Kanak sont encore majoritaires sur le

territoire.

e lerjuillet 1951 — Maurice Lenormand est élu député de Nouvelle-Calédonie; largement supporté par les Kanaks de
I’"UICALO et de I’AICLF, étant le seul candidat a avoir consa- cré une partie de son programme aux « problémes

autochtones », il sera nommé le « député des Kanak ».

» 8 février 1953 — Premiere apparition de liste d’Union calédonienne, dirigée par Maurice Lenormand, avec le slogan
« Deux couleurs, un seul peuple », a I'occasion des élections au Conseil général (qui remporte quinze sieges sur
vingt-cing), avec comme mots d’ordre : « Colons et autochtones, unissez-vous » et « L’'année du centenaire sera

I’année de la libération ».

L'idée d’un « peuple calédonien » — mélangeant Kanak et non-Kanak — est alors portée comme horizon d’intégration.

Mais cette approche entraine souvent |'effacement des spécificités Kanak.



2.2 Réveil identitaire et émergence politique Kanak

1968-1969 — Sous I'impulsion d’étudiants Kanak rentrés de métropole, apparition de
groupes de jeunes Kanaks radicaux, « les Foulards rouges » (originaires des iles Loyauté)

et « 1878 » (jeunes de la Grande Terre).

10 décembre 1969 — Des dissidents de I'UC créent autour de Yann Céléné Uregei I’'Union

multiraciale (UM), premier parti politique Kanak.

1975 organisation du premier festival Melanesia 2000 sous |'égide de Jean-Marie Tjibaou
. Ce festival a réuni tout le pays Kanak a Nouméa. Il avait pour objectif de montrer la
culture Kanak aux autres et ainsi motiver la population Kanak a se (ré) approprier leur

culture et apprendre a se (re) valoriser.

Mai 1977 — Lors de son congres a Bourail, ’'UC se prononce officiellement pour

I'indépendance.



3. Accord, compromis et décalage :

les accords Accords de Matignon et
Accords de Noumeéa (1988-1998)




3.1 Crise des années 1980, violences et négociations
La tension atteint son paroxysme dans les années 1980.

12 juillet 1983 — La table ronde de Nainville- les-Roches reconnait aux Kanak un « droit inné et actif a

I'indépendance ».
3.2 Accords de Matignon (1988)

Signés le 26 juin 1988, ces accords marguent un pacte entre indépendantistes et loyalistes sous I'égide de
’Etat francais. Ils prévoient notamment la création de trois provinces et la tenue future d’un référendum

d’autodétermination.
3.3 Accord de Nouméa (1998)

Le 5 mai 1998, I’Accord de Nouméa est signé. Il prévoit un transfert progressif de compétences a la Nouvelle-
Calédonie, une reconnaissance de l'identité Kanak, mais sans sortie immédiate de la souveraineté francaise : la

France conserve la défense, la monnaie, I'immigration, etc.



4. Décolonisation interrompue et
crise contemporaine (2020-2025)



4.1 Référendums sur I'indépendance

Conformément a I’Accord de Nouméa, des référendums sont organisés : en 2018,
2020, 2021. A chaque fois, la majorité choisit de rester dans la République
francaise — mais la participation, les conditions électorales et I’arbitrage restent

contesteés.
4.2 Tensions liées au corps électoral et conséquences

Le prochain grand point de rupture est la question du corps électoral et de I'arrivée
de nouveaux habitants pouvant voter, ce qui est percu par de nombreux Kanak

comme une dilution de leur pouvoir politique.

La crise dramatique du 13 mai 2024 a illustré ces tensions profondes.



Récentes violences en
Nouvelle Calédonie —
articles essentiels

i

= Le Monde.fr - Nouvelle-Calédonie :

" retour sur un an de crise politique

B - 13 mai 2025

0

PRESENCE
KANAK




Récentes violences en
Nouvelle Calédonie —
articles essentiels

i

Le Monde.fr - A Noumeéa, une nuit

d'émeutes violentes réveille le
spectre des événements de 1984 -
14 mai 2024

)

KANAK




4.3 Analyse anthropologique et politique

Selon les experts, I'inégalité structurelle (éducation, emploi, logement) entre Kanak
et non-Kanak est toujours présente et alimente la frustration. Le processus de
décolonisation semble bloqué, non pas seulement institutionnellement mais aussi

symboliquement et spirituellement.



Récentes violences en
Nouvelle Calédonie —
articles essentiels

a8
. ..
s
LN - 8
. . e
[ ] .

Reuters - The colonial-era
inequalities that fuelled the New
Caledonia crisis - 24 mai 2024




5. Résurgence identitaire et
culturelle



5.1 Marquage identitaire et symboles

* La jeunesse Kanak affirme de plus en plus un marquage identitaire fort : drapeau
« Kanaky », chants de résistance, réappropriation de la case traditionnelle, des

rituels. Cela est a la fois un geste culturel et politique.

* Les chants et danses traditionnels sont modernisés, les pratiques artisanales

réapparaissent s’enrichissent au contact des autres cultures

* La tradition ne renvoie pas a un passé figé, mais a une dynamique de renaissance.
En Kanaky, le lien a la terre, aux ancétres, aux lignages traverse cette résurgence.
\ . \ N Vi 7 . . \ 7
On ne cherche pas a « revenir » a un age d’or hypothétique, mais a co-créer un

futur enraciné dans les valeurs traditionnelles mais actuelles.



5.2 Rituels, symboles et spiritualité

La culture Kanak repose sur des systemes de parenté, des liens coutumiers a la

terre, une vision animiste/chrétienne hybridée

Les rituels et cérémonies continuent d’étre un lieu de résistance — le rite ( Ia

coutume )expose l'identité, la mémoire et la communauté.

La fleche faitiere, la case, les chants, les danses — ce ne sont pas que des
«objets» culturels, mais des vecteurs de connaissance, de relation a la terre, de

transmission.

A ce titre, la résurgence est une forme de décolonisation symbolique : reprendre

et faire vivre ce que la colonisation avait tenté de marginaliser.



6. Enjeux actuels et pistes
d’avenir



6.1 Paradoxe et défis

* La Nouvelle-Calédonie reste économiquement et politiquement dépendante de
la France. Le paradoxe est celui-ci : forte aspiration a 'autodétermination, mais
lien structurel a I'ancien colonisateur. Certains parlent d’« autodétermination
dans le cadre de la dépendance ». Le droit reste formel, la réalité est moins

assurée.

* Les inégalités sociales, I'acces a I'éducation, a 'emploi, a la terre restent des

obstacles au plein exercice d’une souveraineté réelle.

* Le philosophe de |la décolonisation dirait : tant que les imaginaires, les symboles,
les récits ne sont pas transformés, la domination continue — mais sous forme

plus subtile.



6.2 Alternatives et perspectives

* Valorisation des ressources locales (nickel, péche, forét) dans une logique autochtone et
respectueuse de I'environnement. Toutefois, ces voies sont fragiles dans un marché

globalisé.

* Réinvestissement des communautés coutumieres, des jeunes dans la gouvernance

territoriale.

* Réconciliation des mémoires : reconnaitre la colonisation, la violence, la dépossession, et

instaurer un dialogue véritable.

* Vers un destin commun mais selon quelles modalités ? Indépendance totale ?
Association renouvelée ? Au-dela de « rester ou partir », c’est la forme du
vivre-ensemble, de 'autodétermination et de la reconnaissance mutuelle qui est en

question.



6.3 Vers l'autodétermination ?

Le droit a 'autodétermination existe (notamment dans le cadre de I'Organisation
des Nations Unies). Mais dans ce cas, « autodétermination » signifie aussi « étre
maitre de son avenir collectif ». Si la décolonisation est « inachevée », cela signifie
gue I'on doit interroger : gu’est-ce qui reste a faire ? Sur le plan politique :
véritables compétences, reconnaissance souveraine. Sur le plan économique :
autonomie matérielle. Sur le plan culturel et spirituel : que le lien a |a terre et aux

ancétres retrouve toute sa puissance.



7. Ouverture vers I’'Océanie :
luttes politiques, autres cas



Pour élargir le regard, retenons que la lutte en Nouvelle-Calédonie s’inscrit dans un contexte océanien plus

large.

* Bougainville (Papouasie-Nouvelle-Guinée) : aprés un conflit armé, un référendum en 2019 a vu plus de 97 %

choisir I'indépendance.

* Papouasie occidentale (Indonésie) : lutte longue pour I'autodétermination, marquée par graves violations

des droits humains.

* Polynésie francaise : le mouvement indépendantiste du Tavini Huira‘atira pose la question de
I’autodétermination dans un cadre plus large.
Dans chacun de ces cas : héritage colonial (britannique, francais, néerlandais), défis identitaires
autochtones, enjeux géostratégiques (Chine, USA, Australie).
La dimension spirituelle, cosmologique (terre, mer, ciel, ancétres) est souvent inscrite dans ces luttes — ce

n’est pas seulement un « question politique », mais un « question de relation au monde ».



Oleti - Merci



