
POUR UNE ÉDUCATION PAYS MOMAWE 

« ‘MA YENO SONORE NODEJ »

WADRAWANE EDDIE WAYUONE

KUCOKWETA 2026

MAISON ÉCOLE « MOMAWE » POUR L’ ÉVOLUTION DES MENTALITÉS 

ACEDENENILU HNEI CENGE NI NE HMIJOJ WENERI NODEJ THU KEZE TE ORE KAYENCEN

ENRACINE-LA PAR LES SAVOIRS DU PAYS ET SA RELIGIOSITÉ AFIN D’EFFLEURER LA PROFONDEUR PENSÉE 





C

U

L

T

U

R

E

L

MILIEU

HISTOIRE

C

O

M

P

R

E

N

D

R

E

S

E

N

S

L

I

E

N

S

S

T

R

A

T

É

G

I

E

S

2. LES MODES ET STRATÉGIES DE PERCEPTION

POUR UNE APPROCHE SYSTÉMIQUE 

REPRÉSENTATION D’UN MONDE EN RAPPORT À…

CHOIX STRATÉGIQUES DE PERCEPTION

T

R

A

N

S

M

I

S

S

I

O

N

C

O

U

T

U

M

E

É

Q

U

I

L

I

B

R

E

ÉCOUTER
VOIR 

FAIREDIRE

K

I

N

É

S

T

H

É

S

I

Q

U

E

A

P

P

U

I

P

O

U

R 

L

’

A

P

P

R

E

N

T

I

S

S

A

G

E

Développer tout un travail clinique pour aider à 

surmonter les obstacles avant tout apprentissage. Ces 

mêmes domaines - « culture – milieu – histoire » - pour 

une réconciliation interne avant l’externalité. La 

transmission et l’apprentissage vont être des procédures 

de revalorisation de la personne. Les expressions de 

mathématiques fractales sont omniprésentes dans la 

transmission culturelle.

Travailler autour de la neurologie puisque le contexte a 

été rendu violent, autour de la personne car son histoire 

est singulière et bien entendu et primordiale autour de la 

culture puisqu’elle été déconsidérée. Montrer à la 

personne la scientificité des objets issus de sa culture 

« par » le « voir-écouter-faire-dire » et le

kinesthésique.

NOUVELLE BASE DE RECHERCHE 

ET D’ENSEIGNEMENT



3. RÉCONCILIER « CULTURE – MILIEU – HISTOIRE » 
POUR CONSTRUIRE L’AMOUR DU PAYS

• Le PAYS doit avoir une base culturelle commune. Cette CULTURE du Pays doit être la nouvelle colonne vertébrale. L’Éducation 
transmet en fabriquant culturellement le cadre et la définition culturelle du « citoyen » attendu dans/par la société. La Culture
du PAYS doit être le moteur du développement scientifique, technologique et d’une nouvelle Urbanité. La politique peut s’en 
inspirer et se nourrir des modes de croyance et d’imaginaire. Elle doit « Styliser » ces innovations (Scientifique, politique, 
économique, artistique, musical et autres…). Toutefois, on ne peut parler de Culture hors de l’Histoire. Autrement dit, Culture et
Histoire sont liées et interagissent singulièrement.

• L’HISTOIRE a suffisamment montré que c’est à travers la Culture que la nouvelle société fonde ses arrière-plans psychiques, 
psychologiques et sociaux. La colonisation a implanté par l’éducation la culture dominante au détriment des autres espaces culturels. 
La nouvelle éducation doit alors devenir l’outil d’une autre assise culturelle et historique. Nous ne devons donc pas confondre 
« Culture » et « Tradition ». C’est même un non-sens de dire « Tradition et Modernité ». L’Histoire fonctionne bien souvent en 
interstices (Événement-Raconter-Interprétation). L’Histoire est celle issue du MILIEU. Il révèle et se révèle à travers ses modes 
d’expérimentation, d’expériences et d’accomplissements. 

• Le MILIEU véhicule des douleurs, des non-dits mais aussi des techniques scientifiques de vie et des systèmes de valeurs. Nous 
devons nous référencer aux éléments du Milieu comme fondation d’une nouvelle cartographie socioculturelle. Si, la Nouvelle École
doit se fonder sur le pluriculturalisme, cette dernière doit s’appuyer sur les objets du Milieu, de la Culture et de l’Histoire. Les
mettre en valeur. Par exemple quel style d’oralité (le Qene Wetr, le Pene Waguahma) ?

• Il faudra donc mettre en SYNERGIE : - « CULTURE – MILIEU – HISTOIRE » - pour tout redressement. Mais bien avant, il faut 
d’abord Reconnaître, Réparer puis engager la Réconciliation interne avant l’externalité (3R). Sans omettre de dire que la 
transmission et l’apprentissage vont être aussi des procédures de Revalorisation de la personne. 

• En résumé de ces processus. À partir de l’ancienne « Programmation », d’engager une « Déprogrammation » puis d’introduire une 
« Reprogrammation » acceptable et humaine au sens de la mésologie. Cette « Reprogrammation » peut par exemple se retraduire par 
une restitution strictement en langue kanak de la toponymie. Ainsi, c’est donc à partir des objets d’imaginaire des lieux et de ces 
éléments conceptuels – « CULTURE – MILIEU – HISTOIRE » - que nous apprendrons réellement à « VOIR DOUBLE » ou avoir 
une « DOUBLE VISION » pour construire par l’éducation une société stable et équitable.



VENTRE MYTHIQUE ET DE RELIGIOSITÉ DU PAYS 

LIEUX DU RATIONALISME ET DES ÉMOTIONS 

LIEUX DES ÉQUILIBRES ET DES RÉÉQUILIBRATIONS 

PSYCHOSOCIOLOGIQUES 

4. ACEDENI LU HNEI CENGE NI NE HMIJOJ WENERI NODEJ THU KEZE TE ORE KAYENCEN



5. UNE APPROCHE SYSTÉMIQUE EN ÉDUCATION ESSENTIELLE
« BANE NIDI A ITULUONI »

L'importance d'une approche systémique en éducation, telle qu'évoquée dans le document ci-après, réside 
dans sa capacité à considérer l'éducation comme un tout intégré, prenant en compte les multiples dimensions 
de l'individu et de son environnement.  Voici les points clés :

1. Prise en compte de la globalité : Une approche systémique permet de considérer l'élève dans sa globalité, en 
intégrant ses dimensions culturelles, sociales, historiques et personnelles.  Cela favorise une éducation 
adaptée aux besoins spécifiques de chaque individu.

2. Réconciliation interne et externe : Elle aide à surmonter les obstacles liés à l’apprentissage en travaillant sur 
la réconciliation interne (identité, histoire personnelle) avant de s’ouvrir à l’externalité (relation avec le 
monde extérieur). 

3. Valorisation de la diversité culturelle : En intégrant les pratiques coutumières, les rituels et les valeurs 
culturelles, cette approche renforce le lien identitaire et la cohésion sociale, tout en respectant les spécificités 
de chaque culture. 

4. Développement de compétences transversales : Elle favorise des modes de pensée non linéaires et 
multidimensionnels, permettant aux élèves de développer des compétences telles que la créativité, la 
collaboration et la résolution de problèmes complexes. 

5. Création de nouveaux modes de socialisation : L’approche systémique encourage les interactions entre les 
élèves, les enseignants et les communautés, favorisant ainsi un apprentissage collaboratif et inclusif. 

En somme, une approche systémique en éducation est essentielle pour construire un environnement 
d’apprentissage holistique, respectueux de la diversité et adapté aux besoins individuels, tout en favorisant le 
développement personnel et social des élèves. 



À PARTIR DE SON POTENTIEL DÉVELOPPER 

AUTREMENT DES STRATÉGIES

CONSTRUIRE  AUTREMENT D’AUTRES 

CROYANCES ET DE VISIONS DU MONDE

PENSÉES MÉTISSES

É

C

O

P

H

É

N

O

M

É

N

O

L

O

G

I

E

VERS DE NOUVEAUX MODÈLES

OPÉRER UNE RUPTURE 

CONSCIENTE OBJECTIVE ?

PENSÉES AUTOCHTONES

CITOYEN PAYS

NOUVEAU RAPPORT A L’IMAGINAIRE PAYS

NOUVEAU RAPPORT À L’IMAGINAIRE PAYS

SAVOIR COLONIAL

SAVOIR AUTOCHTONE

E

T

H

N

O

P

H

E

N

O

M

É

N

O

L

O

G

I

E

ÉCODIDACTIQUE

ÉCODIDACTIQUE

6. ACCEPTER DE « ROMPRE AVEC LA CAPTURE » POUR DÉVELOPPER 

DES MODÈLES DE LIBÉRATION ET DE PARTAGE CONSTRUCTIF 

 - CEINI  NGOME SONORE NODEJ -

DYNAMISME PARTAGÉ

DYNAMISME PARTAGÉ

CULTURES/VALEURS

P

H

I

L

O

S

O

P

H

I

E

CULTURES/VALEURS

TRAJECTOIRE

THÉORIQUE 

PRAGMATIQUE 

R

E

L

A

T

I

O

N

C

H

A

R

T

E

D

U

P

E

U

P

L

E

K

A

N

A

K NOUVEAU RAPPORT AU MONDE

NOUVEAU RAPPORT AU MONDE



7. Pour intégrer les pratiques décrites dans ce schéma ci-dessous dans un programme éducatif, il est essentiel de suivre une approche 

systémique et holistique. Voici quelques étapes clés :

1.Incorporer les pratiques coutumières et rituelles :
1. Intégrer les rites de « passage » et les rituels dans les activités scolaires pour renforcer le lien identitaire et la cohésion 

sociale. 
2. Valoriser les pratiques coutumières instituantes en les adaptant aux contextes éducatifs. 

2.Promouvoir la diversité et le lien identitaire :
1. Mettre en place des activités qui célèbrent la diversité culturelle et encouragent les élèves à explorer leurs racines et leur 

identité. 
2. Créer des espaces de dialogue pour partager les coutumes et traditions.

3.Développer l’imaginaire et la pensée fractale :
1. Introduire des exercices créatifs et des projets qui stimulent l’imaginaire des élèves.
2. Encourager des modes de pensée non linéaires et multidimensionnels pour résoudre des problèmes complexes.

4.Favoriser la restructuration de l’imaginaire :
1. Utiliser des outils pédagogiques qui permettent aux élèves de réinterpréter leur environnement et de développer de nouveaux 

objets d’imaginaire. 
2. Intégrer des contenus immatériels et matériels dans les cours pour enrichir leur expérience.

5.Créer des nouveaux modes de socialisation :
1. Mettre en place des activités collaboratives et des projets de groupe qui favorisent l’interaction entre les élèves.
2. Encourager les échanges entre les étudiants pour développer des compétences sociales et culturelles.

6.Respecter les règles d’institution coutumière :
1. Adapter les règles scolaires pour qu’elles soient en harmonie avec les coutumes locales.
2. Impliquer les communautés dans la conception des programmes éducatifs.

En intégrant ces éléments, le programme éducatif peut devenir un outil puissant pour renforcer les liens sociaux, valoriser la diversité 
culturelle et développer des compétences transversales chez les élèves.



RITUELS COUTUMES

SOCIÉTÉS ET COUTUMES

VISIBLE

INVISIBLE

I

D

E

N

T

I

F

I

C

A

T

I

O

N

A

X

I

O

L

O

G

I

E

PRATIQUES  COUTUMIÈRES

 RÉFLEXIONS INSTITUANTES

PRATIQUES DE LA DIVERSITÉ LIEN IDENTITAIRE

R
É

F
É

R
E

N
C

E
S

 E
T

 C
O

N
T

E
N

U
S

 D
U

 D
O

M
A

IN
E

 I
M

M
A

T
E

R
IE

L

E
X

P
É

R
IE

N
C

E
 E

T
  
C

O
N

T
E

N
U

  
D

U
 D

O
M

A
IN

E
 M

A
T

É
R

IE
L

 

RÈGLES D’INSTITUTION 

COUTUMIÈRE

NOUVEAUX MODES DE 

SOCIALISATION POUR 

CONSTRUIRE LA PERSONNE 

8. LE CHEMINEMENT FRACTAL POUR DES QUESTIONS D’OBJET D’IMAGINAIRE

REFONDATION RÉÉQUILIBRANTE EN ÉDUCATION 

C

I

T

O

Y

E

N

LIEN

I
D

E

N

T

I

T

É 

LIEN

LIEN

LIEN

LIEN

MODES DE « PENSÉE » ET OBJETS D’IMAGINAIRE

I

N

D

I

V

I

D

U

A

T

I

O

N

PRATIQUES  COUTUMIÈRES

INSTITUANTES

ÉLÈVE

E

N

F

A

N

T

S

ÉTUDIANTS

RESTRUCTURATION 

D’IMAGINAIRE

NOUVEAUX OBJETS D’IMAGINAIRE  

POUR CONSTRUIRE L’INDIVIDU

NOUVEAUX OBJETS D’IMAGINAIRE 

POUR CONSTRUIRE LE CITOYEN

PSYCHÉ MODES 

DE PERCEPTION 

RITUELS 

COUTUMES

P

E

R

S

O

N

N

E

A

C

B

INITIATION À LA RÉFLEXION SUR LES PRATIQUES 

SOCIALES ET CONSTRUCTIONS COMPLEXES 
ARCHÉOLOGIE SYNERGIQUE 

DES SAVOIRS ET SAVOIRS-FAIRE 

C

O

N

S

T

R

U

C

T

I

O

N

C

O

N

S

T

R

U

C

T

I

O

N



9. FAISABILITÉ  DIDACTIQUE ET PÉDAGOGIQUE

Talofa, talofa së !
(Observation de séance en enseignement : apprentissage en langue kanak, 2024)



INCIDENCES ET CONSÉQUENCES 

DE LA NOUVELLE POLITIQUE ÉDUCATIVE À PARTIR DES SAVOIRS AUTOCHTONES 

INNOVATION 

TECHNIQUES ET OUTILLAGES

IMPACTS 

ÉCONOMIQUES

IMPACTS SOCIAUX 

ENVIRONNEMENTAUX

RÉVISIONS 

INSTITUTIONNELLES

TRANSFORMATION

DES MENTALITÉS

EDUCATIF

CONCLUSION


	Diapositive 1 POUR UNE ÉDUCATION PAYS MOMAWE  « ‘MA YENO SONORE NODEJ »
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4 3. RÉCONCILIER « CULTURE – MILIEU – HISTOIRE »  POUR CONSTRUIRE L’AMOUR DU PAYS
	Diapositive 5
	Diapositive 6 5. UNE APPROCHE SYSTÉMIQUE EN ÉDUCATION ESSENTIELLE « BANE NIDI A ITULUONI »
	Diapositive 7
	Diapositive 8
	Diapositive 9
	Diapositive 10
	Diapositive 11

