Jean Guiart

BWESOU EURIISI

Le premier écrivain canaque

m s grat ui temther-aviat¥diledi sposition
par Ww. j eangui art. org



BWESOU EURIJISI

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



De la méme collection :
Dans la série Cahiers :

Jean Guiart, Maurice Leenhardt, le lien d’un homme avec un peuple qui ne voulait pas mourir, 1°édi-
tion 1997 : 155 p. ; réédition 1998, 199 p. ; réédition 2 003, 216 p.

et du méme auteur :

Jules Calimbre, Chronique de trois femmes et de trois maisons, 1998, 182 p..

La Terre qui s’enfuit. Les pays canaques anciens de La Foa a Kouaoua, Moindou et Bourail, 1998,
167 p., épuisé

Les Canaques devant I’économie de marché, 1998, 181 p. ; réédition 2 003, 252 p.

Autour du rocher d’Até. Les effets de la résistance canaque sur I’axe Koné-Tiwaka, 1998, 192 p.
Heurs et malheurs du pays de Numea, ou le péché originel, 1999, 160 p.

Et le masque sortit de la mer, Les pays canaques anciens, de Hienghéne a Voh, Gomeén et Koumac,
2003, 200 p.

Dans la série Dossiers :

Maurice Henry Lenormand, Dictionnaire Lifou— Frangais, la Langue de Drehu, 1999, 533 p.
Jean Guiart, Découverte de I’Océanie. I. Connaissance des iles,2 000, 277 p. (en coédition avec les
éditions Haere Po no Tahiti)

1I. Connaissance des hommes, 324 p. (en coédition avec les édi-
tions Haere po no Tahiti)
René Guiart, Le feu sous la marmite,2 001, 368 p.
Sonia Faessel, Itinéraires insulaires : le pere Patrick O’Reilly, sm,2 002, 180 p. (en coédition avec
les éditions Haere Po no Tahiti)
J. Guiart (présentés par), Les Cahiers de Théodore Braino Kaahwa, 2 002, 151 p.

Dans la série Essais :

J. Guiart, Sociétés mélanésiennes : Idées fausses, idées vraies,2 002,295 p.
J. Guiart, Variations sur les Arts Premiers : I. La manipulation, 2 003, 220 p.
1. L’Océanie

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Cahiers pour l'intelligence du temps présent

3

BWESOU EURIIJISI

LE PREMIER ECRIVAIN
CANAQUE

présenté par Jean Guiart

2e édition revue et augmentée

Le Rocher-a-la-Voile

Nouméa

MMIII

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Hllustré de vingt neuf dessins a la plume et cartes de la main de
I’auteur

©opyright Editions du Rocher-a-la-Voile et professeur Jean Guiart 2 003, BP 3892,
98846 Nouméa, Nouvelle-Calédonie, Fax (00 687) 241474. Diffusion Hachette-
Calédonie (Agence Calédonienne de Diffusion) BP E 2, 98848, Nouméa, Fax (00
687) 284081. Ce Copyrigt ne s’applique pas aux textes mémes de Bwesou Eurijisi,
disponibles aux Archives d’Outre-Mer, Aix-en-Provence, et en microfilm ou photoco-
pie aux Archives de la Nouvelle-Calédonie.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



TABLE DES MATIERES

TABLE DES ILLUSTRATIONS P. 7
INTRODUCTION 9
Erewa. Ceki ma apaguru moaro 18
L’homme 21
Comment on devient le premier écrivain canaque 41
Boeamoa ma para me dovo vi rha vi o i 50
LES ETAPES DE LA VIE TRADITIONNELLE SELON BWESOU EURIISI 57
Le moaro des Misikweo 57
La naissance 64
Le mariage 67
LA MORT ET LES «DEUILLEURS», LA CIRCONCISION ET LA VIE E 73
Le traitement du mort — I 73
Le traitement du mort — II 80
Vivaa roi nemu na kamo ka siviri neva, a propos d’un fondateur d’habitat 97
Pour exalter le pays 97
LES DISCOURS FORMALISES, VIVAA 117
Les serviteurs qui sont les «pirogues de paroles» 119
Fragment de discours de chef 122
Exaltation de chef 123
Priere pour la guerre 124
LES APPARTENANCES SYMBOLIQUES 137
Cahier n° 7, page 1-5 138
L’homme qui provoque Gomawe 151

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Cahier n'2 153
Le clan Neburu 154
Le poulpe a Monéo 156
Voila ce que font les totems 157
Les clans qui n’ont pas de totems 160
I1s n’ont pas d’herbes 162
Bourail, Poya, Monéo et Priére au totem 165
Les détenterus de remedes 171
Kanya 174
Commentaire 179
Cahier n° 10 (p.23-30) 182
Le masque 186-187
MYTHES ET RITES 191
La hache-ostensoir et la pluie 192
Les faiseurs de pluie, I et I 196
Les dons d’ignames 199
CONCLUSION 211
ADDENDA 216
L’ceuvre de Bwesou Eurijisi 216
Réponses au questionnaire de 1925 218
Textes publiés pa Maurice Leenhardt dans ses Documents néo-calédoniens 221
Textes de Bwesou publiés par J. Guiart 222
Textes en meRea ajié des Archives de la Nouvelle-Calédonie 222
Manuscrits aji¢ des archives personnelles de J. Guiart 225
LE PLAN DU BWE DONT BWESOU EURIISI FUT L’ORDONNATEUR A HOUAILOU 226
Le mwaciri 233
BIBLIOGRAPHIE 235

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



TABLE DES ILLUSTRATIONS

Le kavu méu P. 10
Celui qui porte cérémoniellement 1’igname, Koné 1
Ne ere bore 13
Cahier 10, p. 4 14
Léré po peso mwa 15
Peé rhowé 16
Erewa ceki ma apagiiRii moaro 18
Pé a xoa miilé (mulet) 22
Rhoa pesa 23
Bweamwa ro Kiu 25
La tarodiere manquée 27
Carte 1 29
Carte 2 31
Beé do é xe Souma 32
Kavawia 34
Samara 35
Cahier 10, p. 11 -1et2 36 et 37
Scene de la forét qu’on tire 38
Le rhoa 39
Kaporo 41
Koi roi rhai 43
We va Kodu 44
Kuvirhii 45
Pé dasa pesa 46
Pierre a frotter le feu 47
Bweamwa me para nedovo virha vi o i. 51
Kamo ka pé moa sua na su zai ye 52
O koRo 53
Carte des principaux toponymes des vallées de Houailou 54
Paysage a Gondé 56
Autel des cranes avec son gardien et prétre, Gondé 59

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Entrée de la tribu de Ny, Bourail 61
Femmes faisant la démonstration du port du berceau canaque 63
Maison rectangulaire construite avec les techniques de la maison ronde 65
Sculptures anciennes placées a la téte de tombes 66
Jeune femme portant le collier en perles de serpentine 69
Maison ronde de la région de Canala, 70
Réparation d’un filet a Warai 72
Sur le bord d’une grande maison ronde haute 75
Hommes et femmes sur un sentier 77
La corbeille construite en haut du poteau central 79
Le chef Mindia Neja de Neweo 81
Jeunes femmes au travail sur un billon d’ignames en forme

de croissant de lune 83
Chambranle de porte sculpté dans le style de la vallée de Houailou 85
Modele de pirogue de haute mer ancienne de la Grande Terre 86
Pelle canaque 89
Préparation d’un bwé a Houailou 91
Groupe de chrétiens protestants sur la Grande Terre 93
Deux vues d’un cercueil de chef 104 et 105
L’ensemble des pasteurs servant sur la Grande Terre 107
Le pasteur Eleisha Nebay, en train de proclamer son vivaa 109
Allée d’araucarias. Couli, Sarraméa 111
Structure d’un abri pour I’isolement des femmes qui ont leurs regles 112
Le nata de Maré Kuanene, a droite, avec son équipage 114
Les premiers étudiants a leur sortie (de 1’école pastorale de Do Neva)

en 1907 116
La trace d’une allée ancienne a Ninddiah 134
Masque du style de la vallée de Houailou 187
Pirogue sur la cote de Houailou 190

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



INTRODUCTION

Le tout premier auteur canaque, c’est lui. Le tout premier auteur
au sens habituel de ce mot, n’écrivant pas rien qu’une seule fois, pour
s’exprimer sur une seule question, un seul dossier, mais ayant laissé une
ceuvre diverse, inégale et passionnante a lire. Un vrai auteur, quoi ! Le
discours, vivaa, ou le chant, pe rhé¢, I’'un et I’autre de significations poé-
tiques, sinon épiques, ne lui étaient pas plus étrangers que les mythes,
virheno, vinimo, décrivant I’origine des chefferies et des familles, les
formules rituelles, ou les allocations formalisées de circonstance.
Moyennant quoi, il est, et restera peut-étre, un des hommes les plus
contestés de la tradition culturelle canaque. Est-ce parce que, sans le
dire, et sans en avoir réellement connaissance, il visait a 1’universel a
partir de la tradition des siens. Laquelle différait dans une mesure varia-
ble de la tradition de ceux d’a coté, ou de ceux de plus loin.

Maurice Leenhardt a mis en sceéne ce que Bwesou Eurijisi avait
écrit pour lui, et en a fait un objet de I’attention internationale. Ses
Notes d’ethnologie néo-calédonienne contiennent des chapitres entiers
plus ou moins traduits directement de Bwesou Eurijisi. Son livre de
1937, écrit pour le grand public, Gens de la Grande Terre, s’est cons-
truit a partir du contenu des cahiers que Bwesou, mais aussi bien
d’autres, lui avaient remis, et dont les citations sont a chaque fois, pré-
cautionneusement, placées entre guillemets.

Je n’ai jamais imaginé reprocher a Maurice Leenhardt d’avoir

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



10

P 1 LI VR s A [ 't f
I \ ¢ L ide ' oo, €k (4
e ( '
L K Le [ e P A
’ 4 f y
: s 2y, e L Apa s Mo 7% N,
a -n-l,i\ s
due, T el o o U Fefen M ot oo
: fa & . F/ r
; J&= dom % T lard. il LA
e ols e Kad' a K ¥4 a5 '
+la e da Jt Meairt gy bt
M il ‘ ’
LU e §0 hae. i 4 ';‘ 3 s {0
N 1o Kl t 4 [
=% pmas . ento, A diHuri )
LA Lt ¢ ane .
L " o | WE s a- LN }r', .
}
LI
7 [~ s> pm v I alle !
»
(¢ 2 , M
am, fan 28 ' e K2 / / [
. { {

Le kavu méu, maitre de I’igname Il éleve une banderole de balassor et une igname a la hau-
teur de son épaule, geste rituel constant dans toutes les formes de présentation de ces
tubercules. Cahier 8, p. 6..

utilisé telle quelle cette masse d’informations, puisqu’il en avait
indiqué la source aussi souvent que possible, dans ses écrits et au cours
de son enseignement. Le fait qu’il en ait reproduit des chapitres entiers
est pour moi un avantage, assurant I’authenticité de I’information, dans
une traduction qu’il cherchait a garder constamment fidele. Cela valait
mieux que de reprendre les mémes données dans d’autres phrases, ris-
quant alors de perdre une part précieuse de leur contenu. La société et
la culture canaques sont si complexes, que le moindre mot mal placé,
ou mal choisi, peut en déformer I’expression. La syntaxe de la phrase
canaque n’est pas aléatoire. Transformer 1’ordre des mots en change la
signification.

Apres avoir traité de Maurice Leenhardt, il apparait logique que
nous traitions a son tour de ’auteur canaque, en tant que tel, puisque,
contrairement a ce que Maurice Leenhardt avait désiré, trop peu de
gens semblent connaitre 1’existence de Bwesou Eurijisi, une partie
apparaissant méme préférer I’ignorer. Le résultat est que le public ne

Ci-contre. Celui qui porte cérémoniellement 1’igname. Koné. Photo prise par un Japonais
(Leenhardt 1930, pl. 1-3)

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



11

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



12

sait pas qu’il a existé un véritable écrivain canaque, des années avant
que ne surgisse le premier écrivain européen. Et méme que, par I’inter-
médiaire de Maurice Leenhardt, son traducteur, Bwesou Eurijisi est
connu internationalement en plus d’avoir exercé indirectement une
influence sur le plus fin des écrivains européens, Jean Mariotti.

Quand un musicologue suisse vient nous affirmer aujourd’hui que
I’analyse présentée par Maurice Leenhardt dans son chapitre de 1930
sur le «pilou» est une «interprétation», c’est 1a une erreur, due a
I’ignorance (Ammann 1997). Ce chapitre sur le pilou, un des plus
riches et des plus cohérents écrits par notre maitre, est entierement pris
chez Bwesou Eurijisi, dans les propres phrases et dans les propres mots
de ce dernier. Leenhardt a mis 1a tant de citations des cahiers de
Bwesou, présentées comme telles et placées entre guillemets, que visi-
blement Raymond Ammann n’a pas vraiment lu le chapitre qu’il traite
d’interprétation. Musicologue et non anthropologue, il relaie bien plu-
tot le jugement qui lui a été suggéré par d’autres, dont il n’a pas vérifié
le bien fondé.

Ce chapitre de Maurice Leenhardt est né de 1’expérience ancien-
ne de Bwesou Eurijisi, celle d’abord de sculpteur héréditaire de mas-
que, puis celle d’ordonnateur de commémorations funéraires (pilou). Si
I’auteur canaque écrit le plus souvent de maniere normative, décrivant
les institutions telles qu’elles doivent étre, c’est qu’il s’agit la de la
forme spontanée d’écriture des auteurs océaniens, tout aussi bien celle
des plus récents. Elle est aussi celle du critique musicologue suisse lui-
méme, qui nous a livré un bien intéressant ouvrage, quoiqu’enti¢rement
écrit aussi sous la forme normative. Celle-ci présente, bien sir, 1’in-
convénient de généraliser la moindre information en la transformant en
apparence de régle inamovible. Par contre, pour I’ensemble cérémoniel
ayant été organisé a telle date et en tel lieu, les précisions sont absolues
(cf. page 50).

Cela semble étre une mode chez certains qui n’ont ni bénéficié de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



13

= o e

A

/e f! ']
Ny ple bVekp, *
. ' P
ikt s O Vi e B G Folomas o Hatu. Ay pLp0 € AL
w Ly Holo,
e ehe Kadas ra,
' s )
M .‘f:' MEWE- 2 plta. Gostad Avia &, R sas v K& 2
. A L e
jrane hoasts ~ , N
L el ST e ¢ 5 =5 7 BN ’ ., §
[l (i ¥ . eole oo Aranl Aret "7&3“ AL sevin. $raii, .[n-.. ¢ L
(o oin B o~ b’ coker Jo i€ 0
. 2 - > 4 ]
sy, P - : £ J ~ o nd ] £ 4
g Na Wi A gotiana b o Lo Joaa m»-r-;ut-‘ & L

Ne ene bore. Cahier 8, p. 7.

«Le koea est un paquet composé de feuilles de diro, peau de niaouli, 1ié dans des tiges de bana-
nier jo (sauvage) et bananier wedi bweRe. Le koea est fait par le moaro qui habite pres de la
pierre 1ézard (ou autre moaro et autre rho e) ; un de ces koea a touché la pierre, et les autres
sont touchés a la course, comme les semences d’ignames, puis dispersés dans toutes les
familles en rapport avec cette pierre. On le recoit et I’enterre dans le billon». (ML).

la formation, ni ne disposent de I’information, souhaitables pour dis-
courir sur le compte de Maurice Leenhardt, d’affirmer que ses écrits
seraient des interprétations, de ces interprétations qu’ils remplaceraient
bien volontiers par les redoutables simplifications qu’ils nous propo-
sent de temps a autre. Maurice Leenhardt les géne. Bwesou Eurijisi
apparemment aussi. IIs avaient tout en mains pour assurer la présenta-
tion publique du dossier si riche du premier écrivain canaque. Ils ne
I’ont pas fait.

Pour ces gens-1a, bien moins insérés dans la culture canaque
qu’ils ne Dl’affirment, le commencement de la révolution culturelle
canaque serait le festival Melanesia 2.000. )’y ai pourtant travaillé. Eux
pas. Cela ne les arrange pas que ce festival ait été bien plutot un ache-
vement, la conclusion d’un processus qui a débuté a partir de 1908, par
un véritable mouvement intellectuel, s’exprimant en langue vernaculai-
re, mouvement entierement inconnu des Européens de 1’époque, et qui
cependant devait toucher la plus grande partie de la Grande Terre et des
iles. Ce mouvement s’est prolongé jusque dans les années soixante,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



14

- o B T R

Wil Me o b 1 ] 9

,a._‘,yu’w;'m- {2 o= ‘ N _.I_(ﬂtt’ f&‘f S W"' (= S, | o

WL ek Ak ML Ve i . .
T o Y (T G e e B S £

A ARe sva ] aca SA LT An Loy i

sleac ‘l'\'mu ¥ !f‘.‘(:{{ 1 ‘F . u L .

Ay, I:Jh’!a- [ . ; ”_L_p/"

et hmdo e : . -

At AL ey pech 3 \ S ) wm"”,u- Hf‘“}

L’:“ :2( “AL'{."’.T" Wivy : V”\ e ‘/‘Lr— ‘dh‘
e o i el 3 1 : : a
\\E\LW'I‘L’T‘L’“‘EI . IP"_:W &”‘J W,'
,',-’f- s Ko e '-,“, % o M K i) ‘y.:”'éw 4

. Lo | 2 —— -— (W e
An‘rb"-u}u ta 1}::_ i '-94L.. i M« . ‘.l'»""}‘w;..»-_"‘L
We et Men l0F ) L LA N 7 e R

‘_"_‘t":_:‘( ."fr:_-‘;:“ ! ;M‘n e T (; %ﬁ;(y*ﬁuﬁ
.‘I‘;l ‘e ,ﬁ.[-: {t—l ' . -77 Naﬂ-“‘)t—‘yd' J‘ JU—’[I " .
Lo T Lt o P S AW T
R s .P-Q-IJS&L' e & N Ca ™ A

,.,.raﬁ Ce ol w’?}__rr WJ'“M. ’_ .

: (k= Vders e, - o -

“35'* :r”'(“ widd Mlana Kati disva. A(nJL._':puc. V{’.&’M%w

) \"Ji nn nsae W%AA 12 ee rm J‘Lm.’ 4&‘_4& I‘H't’: fﬂ:d-- “24 4‘; i
/ _[')\'u. 1La o m!&‘/u: A &m—é:u’ fm'}c’aﬂ-‘k 1t .-4\!-': ;

e ’ ’ e o tyr o
ot Z‘ / N pet Reca 1. Obs N proca 2he s rame e,
PR e ’ o ¥

Tl Ay I‘ AL a hf'f:ul.'f.uu AL At atun. AN g “L,Aa-u a

o :
3 a7 - e A ’ .
o "‘-‘7"""*3 a ”uuﬁ)a'g_., AL 0 ﬂx}b’h -:”lll.-ﬂd‘l. nirék_
. v B WL | y X
g = F ’ . ’
¥ elainas K :.md"& opal m‘_ﬁ L. e,

", .. ’,’___“-)uf‘. .
1 i -
o i TV K Ko w boani A 70 ANna Mame g4 au e a
W - fca al e ’ ! ’ . -~ .
mtmt&rz’: Lt,l-'- fq: I/J?ef'lv‘ Al o tlan s ﬂ.’..(f,u,; A AL m:r: G
LAl At s o e L e K P
Qe pir)en. gi's ah et ed U ﬁA,uq"fmx o, e nKoa e 5
AQE caass | gy Ssewe mj WL Lk AL Vel am ant A, o a TR
AN, " . ] i -
& wer Al g, nt Su gl von oo
A Bk 7 4
Cahier 10, p. 4. Registre du haut : «Cf. entre Monéo et Mou, une créte par dessus laquelle
si on lance une pierre de fronde, une femme enceinte a ce moment accouchera d’un gar-
c¢on (ML).» Registre du bas : «Pres de la conduite d’eau qui va de cette source aux taro-
dieres est un bois planté qu’on appelle anarha en (langue de) Ni (Bourail), uvara en
Houailou. On y attache toutes les peaux de banian, liseron, monnaie, etc. On plante le nee,
genre canne a sucre. On plante autour de cette anarha (perche sculptée.d’interdit de. . .

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



15

U 4% e i

4+ - ' . ' 0
3 nie Ka 1‘, oA ot paMa. e bi geiWe i . Aea b
7 4 F
J % =
Lokt Loca Wos A U ia , s Yy {o. 40 Loy
S
", | P { ! ) | f £V’ 3
i FA pre. Bah by (e TG e prs A np anOta
Y o | jesdh & ' y
.l 2 . : ¢ y . L Mgt
ad L gt (e Lnd plo Ay PN & e Th Wl A b, (0 K ol
ol & ’ £ . e
b L /."‘ Lo ! i Cbaer e g T Lonadw , 5 ’ o Erm
_-'3:- 2A 0 Can g0l gum pl Jlga. o &y am 7 tadin o S Ex

Léré pu pesomoa : flotter au vent liseron dit pesomwa. Péyomwa, sorte de liseron utilisé
dans les rites pour recouvrir les morts et pour lier les feuilles magiques sur les cannes a
sucre appelées bedd (Dico ajié). «A I’aube, I’homme est sur la montagne, a attendre le
soleil ; des qu’il apparait, il fait le geste de frapper, pour I’empécher de monter au bord de
mer ; méme opération si les gens sont de la cote. Pour tuer le soleil, pour que son visage
ne soit pas clair : céki bowi na nemé mexa, céki bowi na nedaa.» (ML). Cahier 8, p. 7.
L’arme utilisée pour frapper le soleil est une hache ostensoir, gi o kono.

(suite de la page précédente) protection des tarodieres) une graminée, genre canne a sucre,
grand tabou de ce bois que 1’on ne touche pas et qui assure la venue de 1’eau dans la
conduite. Ka vi to ma, lieu ou I’on observe le bouillonnement divinatoire (ML).».

«Neva pesa, le tas de pierres. Teni, se tenir ferme, en jouant sur les genoux, flexion des
genoux pour équilibre. Toma teni tari ye ma ne, il est debout en équilibre a observer le
bouillonnement ou la bulle lorsqu’elle monte des deux sources qui sont dans la mare, si la
bulle monte, il vivra, et son moaro, sinon il est déprimé par mauvais présage, mourra et
sans descendance. Ka u koa, cette source est aussi pour faire la pluie. Ils enfoncent des
bore (paquets magiques enveloppés de liserons pour la pluie) dans I’eau et plantent bois
pour attacher le bore de I’eau, un paquet d’herbes et contenant de la monnaie, a 1’extré-
mité du bois (monnaie pour la pluie, et peau de banian = balassor et igname pour le soleil
et les plumes noires de queue d’oiseau. Dans la région de Bwewe et Nindiah on fait la
pluie, cela vient de Tovesii, Supe, Doso.» (ML : noms de groupes de descendance).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



16

B

f{tlf.‘{lu;_.l ha onns ,Lm. in Afm’;. tzn.' Vinns Ka ,ﬂLJL Jeu o

= \ ; ‘ . . . .’
jn’-’ﬂ‘ .'(-1_’- Sfarn. v ’ou&-ﬂ ﬁ,’u_ FOa s g0 A=~ A T TP
i«-J\ bl 7.,4,(,.#_,_ Ne oo pN ,,,{4.,. pa.r_ Negio et Samane. Ap-

za&f‘\. ﬂl‘:“"q‘.‘v\n AP [ As i a MNe }u‘—#-f: o-mogy"-.
hn di pon jin node mn IRV, gove, mon oin ¥

k‘aw\.u p(t:ﬂ_im {)J M;- “4“"""‘"’_“_"‘ /10‘-: 1’”.. /I‘: N,

o

Jor—tt

oa e ML __22£ e Wa,

Pé rhowa, a gauche, samara, a droite. Pour pécher 1’anguille, on prend petite canne a
sucre, liseron pu, le lie, I’apporte, le dresse prés de la pierre anguille, sur un bois planté
pres de la pierre. Et alors on va 1a pour plonger anguille dans I’eau contre le filet (on va
plonger le filet, mais telle n’est pas l’expression, on va plonger (disparu, lu) I’anguille
contre le filet, ¢’est que, en suite du samara, [’anguille doit étre préte a entrer dans le filet
présenté). Beaucoup d’anguilles apparaissent a ’homme, c’est la vertu du samara pour
I’anguille. La vertu est dans 1’eau et non dans I’homme ou I’instrument (ML).» Cahier 7,
p. 16.

ayant été malheureusement depuis mis a mal, du moins en partie, par
I’habitude des linguistes de préférer enregistrer des textes, plutdt que
d’obtenir qu’ils soient écrits, a loisir, par des auteurs canaques, et par la
volonté de certains de renvoyer a leur obscurité premiere des person-
nalités canaques, dont la capacité d’analyse, rendue accessible en fran-
cais par Maurice Leenhardt, leur fait apparemment de I’ombre un siecle
plus tard. Comme ils ne sauraient espérer égaler la richesse de la
connaissance de ce précurseur, ils agissent comme s’ils avaient décidé
de le gommer tout simplement de la mémoire collective. De tels com-
portements ne sont pas inconnus ailleurs, dans le milieu de la recherche
occidentale, en particulier parisienne.

Je veux bien reconnaitre qu’il y ait eu de I’interprétation chez
Maurice Leenhardt. Mais on la rencontre essentiellement dans son Do
Kamo (1947), beaucoup moins dans les Gens de la Grande Terre
(1937), qui reste la meilleure introduction a I'univers canaque de la

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



17

Nouvelle-Calédonie proprement dite, et presque pas dans les Notes
d’Ethnologie, ol 1’on trouve, exprimés cursivement, mais bien
présents, sans abus de langage, presque tous les points essentiels que
des auteurs récents ont prétendu avoir découvert par eux-mémes. On ne
cite pas Maurice Leenhardt, ou peu, ou volontairement mal a propos,
pour cacher qu’on est en train de dire la méme chose, avec d’autres
mots, en général plus mal choisis, le jargon arrivant a point pour don-
ner 'illusion du sérieux. Ce faisant, on condamne 1’auteur canaque a
I’obscurité, puisqu’on ne veut pas reconnaitre I’intérét, ni surtout 1’an-
tériorité, de ce qu’il a écrit, et que Maurice Leenhardt a mis en pleine
lumiere.

A mon grand étonnement, j’ai entendu un de ces découvreurs
infideles, au cours d’un exposé devant des étudiants parisiens, et devant
moi, présenter comme le résultat de son expérience de terrain le lien,
dans I’aire paaci, entre la maladie et les systtmes de symboles (t0ija)
appropriés par les groupes de descendance. Son discours était pratique-
ment la récitation par cceur du chapitre portant «sur les Totems», de
Maurice Leenhardt traitant du sujet dans ses Notes d’Ethnologie. Or
c¢’était la, fondamentalement, du Bwesou Eurijisi. II faut bien en arriver
a le dire. Cet ouvrage est la pour le montrer.

Non seulement il apparait souhaitable de mettre en évidence
I’existence d’un auteur canaque, par rapport aux écrivains calédoniens,
dont on introduit aujourd’hui les ceuvres dans le cursus de I’enseigne-
ment. Il est tout aussi nécessaire de mettre en exergue une information
légitime, authentique, directement issue de la culture mélanésienne, en
face des contre-vérités écrites, publiées, et de ce fait popularisées, trop
souvent par ces mémes auteurs calédoniens sur le peuple canaque. Le
seul ayant fait un effort d’objectivité bienveillante, Jean Mariotti, sous
I’influence reconnue d’ailleurs de Maurice Leenhardt, nous asséne
cependant des simplifications qui s’apparentent a celles qui parseément
toute la littérature coloniale de son temps (cf. Takata d’Aimos1930,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



18

—~ EREWA -

CEKI MA APAGURU MOARO.
-

Para Moaro, wé, na wi ka mbayé, ma négowé, ma tandé. Na wina moa
piréné roi. Na tovéa e na kewa né ro ka viva. Wé, é vi péri mbayé Moaro,
ka kau, mbori rand® ¢é vi péri para Moaro ka é viavéai ka vani mi ro néj-
éré Moaro. Wé, torhu wanawé ké yé vana pa NEJA, wé, é vi éré, NEIA GOA
ML GOWE, ML D)SA My KAPANA, my POINDI mu SARL .— Kiyé ré 6 vi
avéai DOSA MA KAPANA MASARITO niwd NEJA P— Torhu wanawé ndéxa
ro néva ro NEwA, wé, ki yé vana pa wWEIRIL, wié, é mbori vi éré, WEIRI
GOA, ma WANERU, ma GOWE (Wéiri), ma KAVICA, ma POENDI (Wéiri).—
Kiyé ré ¢ viavéai WANERU ma KAVICA ro néwé WEIRT F—

Na mbori rhau viru ro para néva, wé, na wi na mbori Moaro ré é vi
avéai ré véri mbori Moaro, Na e nu ki yé rhiaguru e no né no ré. Na
mbori eéki sexévd, wé,

Na e na géi kavéai né para Moaro ro néva xii, mbori méyé ari ka kau
ma négowé ma tande, ma périvéa para Moaro ré é vi avéai, ma Moaro
ka pi vi to kn vana mi, Cowa na kia ré. Erévéa mbare Moaro Orokan
ma para Moaro pa kamosari, ma kiyé ré na ura ré,

e i

Para Moaro ré, wé, na wi na KAVU, ma na wi na OROKAU ro poara
mbori. Okaré para Moaro ré, wé, n wi na para BVIE céré naa. Céré mbo-
ri na évie yéya ma yéya? ro moary jie ¥ (Evie xei visiurn, Avie pésadi
no, évie pt wa e kacué, ete, wé na poro na ké to né évie). Rhau périvéa e,

e

Para Moaro ré, wé, céré kai mbwiri MEU ra, aé na wi na ndexa Moa-
roré pari e ro ki yé rhavu ¥ ndexa moaro, wé, na pari e na ki ¥é tu vé
tovéa ma kai mbayé ndexa kétoné mou ra, aé na pari ndexa na ndexa
kétoné meu, wé, na poro na para w' meu.

Fac similé de la premiere page du questionnaire rédigé en merea ajié¢, langue de Houailou,
en collaboration entre Bwesou Eurijisi et Maurice Leenhardt, en 1918. Ce questionnaire
sera diffusé a tous les pasteurs et dikona (diacres) de la Grande Terre. On trouvera la

traduction ci-contre.

ms gratuitenent a votre disposition

par Www. j eangui art.org




19

N

Dans tous les moaro, il y a celui d’avant, celui du milieu, et celui d’apres. I1 y a 1a la maison
de ceux qui sont issus de la méme enveloppe. La fagon de faire a leur propos apparait dans
les discours, vivaa. On montre d’abord le moaro principal, ka kau, ensuite les moaro qui se
sont joints a lui dans leur ordre de marche. Voyez un peu la marche du peuple des Neja ; on
va dire : «Neja téte et (Neja) milieu, et Dosa et KapéRé et Sari, et (Neja) cadet, et (Neja)
petit.» Pourquoi nommer Dosa et KapéRé et Sari a I’intérieur de Neja ? Voyez un autre cas,
dans le pays de Newa, dans I’énumération des Weiru, on dit : «Weiri téte et Waneru, et (Weiri)
milieu, et Kavica, et (Weiri) cadet.» Pourquoi nommer Waneru et Kavica a I’intérieur de
Weiri?

11 en est de méme dans tous les pays. Il y a des moaro que I’on nomme a la suite d’un autre
moaro. 11 est bon de comprendre la signification de cette parole. Pour réussir en cela, il
convient que tu rassembles les noms de tous les moaro de ton pays, que tu cherches ou est le
plus grand, celui du milieu et celui d’apres, que tu montres les moaro qui sont mis ensemble,
et les moaro dont la marche est a part. C’est tout pour ce sujet. Dis aussi le moaro chef et les
moaro serviteurs et pourquoi c’est ainsi.

B, N

Tous les moaro ont un maitre, kavu neva, et il y a un chef pour eux tous. A propos de ces
moaro, il y a un présent qu’ils donnent. A qui et a qui donnent-ils ? Dans quelle grande case?
(Présent pour la récolte des ignames, présent pour la parole de nourriture, présent pour 1’ins-
tallation de 1’habitat, etc., car il y a de nombreuses formes de présents). Qu’ils soient montrés.

—3_
Parmi ces moaro, il y a ceux qui mangent I’igname n’importe comment, mais il y a un moaro
qui est celui qui doit commencer. Un moaro doit tenir en mains, présenter et manger le pre-

mier une igname particuliere, et un autre une autre igname, car il y a beaucoup de genres
d’ignames. Expliquer bien quelle igname on mange en premier, et apres, chez les moaro d’ici.

4 —

Pour tous ces moaro, il y a I’origine de ce qui est commencé. Quelle est ’origine de chaque
moaro ? Raconte les récits, vinimo, et les mythes, virheno, de chacun.

_5_

De ces moaro, il y en a qui possédent des pierres panyao, d’autres qui n’en ont pas.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



20

Montre les moaro qui ont une pierre panyao. Quelle est cette pierre et d’ou vient-
elle? I1s ont aussi des attributs (appartenances symboliques), pour la pluie et le soleil,
pour les champs. Montre aussi quels moaro ont (la magie) du soleil et de la pluie,
quels moaro ont (la magie) pour les cultures. Quels sont les attributs de chacun et
d’ou viennent-ils ?

_6—

Ces clans ont tous des dieux, bao. Quel est leur nom et leur maniére d’étre ? Homme
ou femme ? Quel est leur habitat et d’ou viennent-ils ? Prie-t-on ’ensemble, ou prie-
t-on I’un seulement, et dans quoi fait-on I’offrande ? Quel est le pouvoir de chacun?
Quels sont les maladies qu’ils peuvent envoyer chacun ? Quelle est I’herbe (de gué-
rison) de chacun et d’ou vient cette herbe ? Qui en est le gardien ? Homme ou
femme? Montre la parole de ces dieux, mais s’il n’y a pas de dieux pour un moaro,
montre qu’il n’y en a pas.

—7_

Certains de ces moaro ont un rhé e, d’autres n’en ont pas. Pourquoi n’en ont-ils pas?
Quel est le nom de ces moaro ?

Quel est le nom des moaro qui ont un rho e ?

Quel est ce rhokamo ? Le prie-ton ? Y a-t-il un autel, ka moaro ? Ou est-il ? Qui en
est le gardien ? Homme ou femme ? Si le gardien du rhdkamo meurt, qui le remplace
? Quel est 'interdit du rhékamo ? Que rend-on sacré a son propos, et quelle inter-
diction observe-t-on ? Quelle est la nourriture, féculent ou viande, qui est interdite
de ce fait? Quelles sont les marques (d’interdit) de ce rhdkamo, dans la demeure,
dans le pays, dans les générations, dans les couples, etc.?

Que fait-on a ces rhdkamo quand les maitres, kavu, les rencontrent ? On leur fait du
bien, on les foule aux pieds, on le mange (s’il est une viande), on le mange (s’il est
un féculent), on s’en moque, on les fuit, on leur parle et que dit-on, on plante pour
les propitier, on les arrache (dans le cas ou le thokamo est une plante), et dans quel
lieu ? Que fait-on s’ils bougent sans qu’on les ait apergus ?

Les hommes du moaro, ont-ils un rhdokamo, ou en ont-ils plusieurs ? S’il y en a
plusieurs, quel est le chemin de ces rhokamo ? Quelle est la maladie qui apparait du
fait de chaque rhokamo ? Quelle est I’herbe (la plante), qui guérit la maladie de leur
fait? D’ou vient cette herbe ? Qui en est le gardien ? Tous ceux qui sont dans le
moaro, ou y-a-t-il un seul maitre véritable ? Homme ou femme ? Peut-on échanger
cette herbe?

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



21

Lorsque meurt le maitre, qui le remplace ? etc. Montre bien encore la parole du rhd-
kamo qui est rencontré et raconte les récits et les mythes qui en parlent.

Pasteurs et tous les hommes sages !

N’aie pas peur de traiter de toutes ces questions. Il est bon que tu en cherches (la
réponse). 11 est bon aussi que tu poses ces questions aux hommes sages dans ton
pays, pour qu’ils répondent. Ne réponds pas ensemble a tous les numéros, car il y a
beaucoup de paroles la. Mais cherches en premier la parole du n° 1 et réponds. Cela
fait, cherche la parole du n° 2, et réponds. Cela fait, cherche la parole du n° 3 et
réponds, et il doit en aller ainsi pour tous les numéros.

Ainsi est-il important pour nous de comprendre ce qui est obscur et notre travail a ce
sujet, et cela nous donnera la sagesse dans la maniere de raconter la parole de Dieu.

Do Néva le 21 mars 1918
(Traduction Raymond Leenhardt, relue avec Jean Guiart)

Extrait de «Erewa ceki apaguru moaro, Questionnaire pour la connaissance des
clans (21 mars 1918», Objets et Mondes vol. 17-2, Paris 1977, p. 89-91, ill.

ainsi que plus récemment Toghi 2 003). Il est vital que les individus
participant au peuple mélanésien disposent d’un moyen de rééquilibrer
ce qu’on est en train d’enseigner, et qui tend, aujourd’hui encore, sous
d’autres mots, et parfois des mots officiels (coutume, coutumiers, etc.),
a justifier la vieille these européenne du primitivisme canaque en pré-
sence de I'irruption de la civilisation.

L’ homme

Bwesou Eurijisi serait né en 1866. Il est décédé a I’automne 1947.
Il est le seul des anciens éleves de Maurice Leenhardt que je n’ai pas
connu personnellement, arrivé en Nouvelle-Calédonie trois mois apres
sa mort. Maurice Leenhardt, arrivé en juillet, avait pu encore lui rendre

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



22

7 I = , : -
‘P:'j‘/'ﬁ? '/j a Wb We rnm sbire. ann gxﬁa_ ,4,“_,'44.'.:_

Ar. na & end Af‘-ﬂ/l«;jtf wnn Krna bl b View #a
Mn ddrne apun. Wanne ma CCol'sa. WAL oovm A’

d‘:""‘- f’)“/'*“‘ e Vi sn Aa poomn poalts f&d—_
tD - ,,f_ tg'ﬂoa- (4,/ AN ”j" Sl J‘_,r, /vuc'

o "' ”"‘ |2l ol #wlns Surmene, gl §ole J/‘h./)aa‘,.h
AP W e A Boeniis v B Lhwine, 5l

&-rw“/‘" 4 ’ow‘?-‘ /’JA_A, e _/_:,u e .z.,"l.- 61’[_ g_f;;,w’

’ J
- o S 4 ’ ’ . "
m& e N Mla WHala oo Mae Ml , ava rﬁ-uﬂ.‘._

f ’ ’ ’ ’
Aar ;""t”' we /fn‘l ,;uﬂf— la Au fri,;t’&- ol &

i J" m““:“‘"-"- ﬁ-"—' Aana., )u_A AP Lk, s e, _J.(.. ‘

L

Pé¢ a xoa miilé (mulet), ware (canne a sucre) sa, nu (coco) sa. Pa Warai Nedewa. Les gens
de Warai a Nejewé : «Leur totem le mulet. Pour aller pécher a I’hamecon ou au filet, vont
chercher un coco vert, coupent canne a sucre et tirent un liseron pu, et les mettent pres de
la pierre poisson pour que 1’hamecon le mange (prenne le poisson), et que le filet prenne
(sa, d’ou samere). Cultures, travail, mara, on en vit, pas de prieres et de sacrifices, parce
que I’é poaero et le é samara ne sont point la méme chose, car on samara (offfrande végé-
tale votive) avec des choses ou il y a des feuilles fraiches, et vertes, a cause de canne a
sucre et coco vert, liseron. Mais é poaero, on met des choses qui n’ont pas de feuilles
(c’est-a-dire qui sont épluchées), crues, qui cuisent, ignames, taros, bananes, poisson,
homme et autre choses semblables (ML).» Cahier 7, p.15.

visite 2 Ba4. Raymond Leenhardt, I’unique fils de Maurice Leenhardt, a
publié¢ une courte et dense biographie de ce membre éminent de la
premiere génération des éleves de Maurice Leenhardt a Do Neva,
Houailou (R. Leenhardt 1976).

Bwesou Eurijisi avait été jugé digne d’étre le premier pasteur
canaque issu de la Grande Terre. Il se souvenait d’avoir été «initié» en
1878, c’est-a-dire avoir subi I’incision du prépuce, et non la circonci-
sion vraie, non pratiquée ici. Ce qui signifierait qu’il serait né autour de
1866 et mort a B4, en 1947, dans sa quatre-vingtieéme et une année.

La facon dont il raconte cette épreuve infligée aux adolescents

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



23

't -
A RTR , 2 e s . ¥ voa ; &z’
: ! I‘J’}t'ﬂ. ot T 9(.-\1 -»fnn.fsm.-u Vantans »ale 2N saL W l_‘_ AhLu.
& | ’ e L ‘" ] L A "AL
rne |ppeda, rz}u.)‘._ We & /-n.h M e, NaWe G, pon A ;AU

. ' ’ oty . £
9& Kore e f"‘"""l“'l A e n.ui;.. nn s ol = /-"’9"""
e -
N , i = ' . b g " e =
e M2 STpnndb, na dﬂ. Worva LA 3 Z ALl Aps Ao na,

L /] ’ ’ -
» = P v ¢ ~ .
_;,-’ﬂ; Hi' e ponae| au T onk vio Wi ki AhTe seka 702N AN
%
¥ ’ ~ g
~ P Ma /{0 f)-ﬂ-'l&r.,

Iy . .’ " o g ! # b
G ola Azrns ta L MLt JUAL N A JT4 Wt pAc - %, G
' / . L ! , F i . .

;y"_“(,{t {:1 WL g M “i.‘l‘? £l },{.1. e 7"( 2 A Ve O}"!l -

i 2 ;o % X . ’ , .
Folola Pt a _(,._“_“ ey A {;.ﬂ, Jlme &N A L A
—_—

N\
Was.® !?
.,'_-_—j_M‘ Wi iy ’ I F ’ /

! a;,-a'c‘ iad ", /Enug Ah AN Ar ML "“jtt.t . L4 ’l’tr 9‘ Y Va aha Ve
Co, P gon’» P / T i ’ I
dabs fa dood | MG a0l ] CPLd ~ Ko Ve Ao b an' 2 Ao e Ha é

&y va f3) el

\

I . # . ’ ; . ’ [ SEPTR
1 guan i Mha Ve disia Vi Aimiscns 2s s o predu Al

' s
" A R s . A
,;;:—" Lis ema _,{; Ve ,,:\.au'd , 0Peda We Ara do e er ,.!.( x L A
ol a el samee P& . .
/ 7' , o . ’ ’ :
;',},: ,(;T_Ef’:“m (‘-("- Va /l‘rrlln 2 e - AL o potdes WA ols 2310 _Man,

A v a,

l-"{ g /.7&.2{,4 l,

Rhoa pesa. «Une pierre droite sur la créte, tout autour des haches brisées (emportées en un
plein sac par des blancs), d’ou I’'idée de la 1égende qu’elle est un rhda, que les vieux ont
voulu couper. Un blanc a ramassé toutes ces haches (lames d’herminettes polies). C’est de
la pierre pési, pierre cloisonnée. Les vieux ont-ils vraiment voulu que ce soit un rhoa ? Le
ravin s’appelle Wa moaro moai. La pierre a 4 m de haut sur 6 de long . Petit lac, ka se pana,
parce qu’il ne dépend d’aucun moaro, et s’il peut &tre attribué a un, n’en est pas moins
exposé a étre pillé, comme dans la forét (M L).». Cahier 10, p. 16.

n’est certes pas de I'interprétation. Méme transcrite dans les mots fran-
cais de Maurice Leenhardt, elle est le simple récit circonstancié de ce
qui est arrivé, a cette occasion, a I’auteur canaque lui-méme.

Son prénom Bwesou signifierait : « la surface de roche nue au

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



24

sommet de la cascade». Sa lignée, celle des Eurijisi, aurait été frappée
d’une malédiction, due a ce qu’un inceste aurait été a son origine.

Les malédictions canaques existent. Elles sont efficaces, lourdes a
porter, entrainant avec elles les générations successives, qui assimilent
donc parfaitement la parole biblique sur les générations dont les «dents
seront agacées». Elles constituent la réalité derriere ce que les blancs
traduisent avec si peu de discernement par le terme de sorcellerie cana-
que. II faut savoir aussi qu’elles s’inserent dans un systeme toujours
ambivalent, ou la bénédiction, en particulier celle que I’on regoit de sa
parenté utérine, et de ’oncle utérin vrai, le kanya, au jour de la nais-
sance, vient contrebalancer son inverse, les malédictions semées depuis
toujours a travers le paysage socialisé.

L’effet de cette malédiction particuliere étant de n’avoir point
d’enfants males, cela peut expliquer pourquoi I’homme est allé vers
Leenhardt, pour tenter d’échapper, et de faire échapper les siens, a cette
malédiction justement. L’écriture était évidemment alors pour lui, non
seulement une découverte, mais un outil intellectuel, dont il prétendit
tirer tout le profit possible, puisque mis par I’événement a la disposi-
tion d’une personnalité complexe et attachante.

Son aspect, que I’on dit hirsute, avait au départ géné Mme Jeanne
Leenhardt. C’est I’accoutrement habituel de ceux qui restent proches de
la tradition orale, parce qu’ils y ont été voués depuis 1’enfance. Il fut
I’étudiant le plus 4gé a Do Néva, et peut-étre le plus z€I€. Son épouse,
Makete Weéinéu, ne faisait pas non plus bonne impression de prime
abord, mais Raymond Leenhardt nous dit qu’elle ne sera jamais une
entrave a ’action de son mari.

D’une certaine maniere, Bwesou Eurijisi sera pourtant un homme
moderne :

«Il'y eut, en 1912, une affaire de doki, que Bwesou avait su découvrir. Le doki
se manifeste par une sorte de paquet magique que le magicien cache avec intention.
D’importation récente des Nouvelles-Hébrides par les Loyalty et I'Ile des Pins, il

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



25

> P
JQ 0Ll u-
/:l o T s e
Keano 2§
e

——

Bweamwa ro Kiu, Karagord : «Voila le tertre du grand chef jadis de la vallée, jusqu’a
Nérin et Nekwe, s’appelle Neowau, kamosari les moaro Cibéi, Wéewa, etc., et tous les
moaro de tous les noms. On voit les traces des cultures des Neowau, Cibéi, Wéewa et tous
les moaro se suivant dans la vallée jusqu’a I’embouchure. On raconte que les traces sont
celles de tous ceux qui ont commencé a cette montagne (Karagoro) jusqu’a Nérin. Ils sont
passés de ’autre cOté, sur Bourail, Poya et Monéo, et je pense que c’est vrai, car c’est le
chef (Neowau) auquel aboutissent tous les hommes de la vallée (I’ancétre) jusqu’a ’em-
bouchure, car tous les hommes qui ont commencé 1’ont fait a la montagne de Souma. Le
nom de limites jadis est ainsi : qui partage le pays, car les hommes y ont commencé, est le
tertre (celui de ce grand chef), il est a Bweghawe, pays de Kiu (ML). Cahier 10, p. 11.
Le mythe de I’origine des hommes a la montagne de Souma (Caumy¢) est partagé par une
grande partie du pays de langue paaci. Il pourrait étre propre au réseau d’identité partagée
Xatriwaan— Naacuwe —Cidopwaan, auquel appartient I’auteur, qui tente ici de lui attri-
buer une ancienneté, contestée localement par les membres du réseau antagoniste, qui
posent I’ancienneté relative des Neowau par rapport au clan ancien des Karagoro, sur les
terres desquels les Neowau se sont installés, eux qui font partie du méme réseau et que les
adversaires désignent sous le nom de Kabokaré (pour ne pas les désigner directement), les
accusant d’avoir massacré des lignées entieres pour s’installer a leur place. Cette accusa-
tion est portée de la méme fagon, a Lifou, contre I’ensemble dit des Xetriwaan. Elle fait
partie de 1’arsenal courant de la compétition de prestige entre réseaux opposés

répandait la terreur. Bwesou exhorta les habitants au calme.

Il Iui arriva méme de joindre le geste a la parole. Un jour, il arrive dans sa case
ol reposait sa femme malade, et ou les voisins, la croyant victime d’un mauvais sort,
avaient fait venir un devin pour révéler la cause du mal. Celui-ci montrait a tous un
paquet d’herbes maléfiques qui pendait a la toiture de la case. Bwesou s’en saisit et le
mangea : «Vous vous attendiez a me voir tomber mort», dit-il aux assistants terrorisés,
«Mais Jésus est le dieu de la Vie, plus puissant que tous les sortileges.»

A Kua, il est souvent malade, en 1913, & plusieurs reprises. . . Il vient se repo-
ser a Do Néva. La, il est heureux d’étre soigné : «Si j’étais la-bas, ils me diraient, c’est

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



26

un lézard, c’est un poulpe. Ici, je suis tranquille» (R. Leenhardt 1976, p. 11).

On trouve cependant la, dans cette présentation, une certaine
simplification de la réalité, tant par ce qui est dit, qui est exact, que par
ce qui ne I’est pas, et qui est ignoré. D’une part, Bwesou ne craignait ni
le 1ézard, ni le poulpe (appartenance, rhokamo, de son condisciple
Tooua Monéo See), qui relevaient des appartenances symboliques de
I’ensemble des lignées auxquelles il appartenait. Il savait comment se
prémunir de leurs atteintes.

D’autre part, le doki est bien venu comme il est dit, mais pas des Nouvelle-
Hébrides, toujours accusées en pareille affaire, parce que leurs ressortissants aiment
a se prévaloir d’une réputation bien assise de magiciens et de sorciers, réputation
qu’ils nourrissent volontairement, et qui leur permet de se procurer 8 Nouméa des
revenus supplémentaires, en particulier aupres des blancs et des métis, hommes et
femmes.

Contrairement aux maléfices anciens, dont les détenteurs étaient connus de
tous et n’agissaient qu’en vertu d’une sentence collective, toujours appliquée a des
gens extérieurs au groupe de résidence, ou expulsés de ce dernier, le doki est venu de
fort loin. Mot de la langue bantou de 1’ancien royaume du Kongo, royaume christia-
nisé assez rudement par les Jésuites portuguais au XVIE siecle, et I’objet de leur part
d’une répression poursuivie avec force, le doki a été transporté tout au long des cotes
de I’Océan Indien, par les marins interlopes, dits lascars, des flottes de commerce
occidentales — on en recrutait un peu partout, a Goa, a Malacca, a Macassar, a
Manille, sinon méme a Madagascar, jusqu’a moitié de 1’équipage, puisqu’ils étaient
moins payés que les marins européens.

Ce doki a été introduit par cette voie dans le Pacifique Sud, dans I’actuel
Vanuatu, sur les cotes de la Papouasie, aux iles Loyalty, puis a I’Ile des Pins en pro-
venance de Maré, d’oti il est remonté du sud au nord — on I’a vu traverser les rivieres
sous la forme d’un homme au sexe de feu — par les marins des navires de la
Compagnie des Indes, qui amenaient les missionnaires de la London Missionary
Society, ou qui les ravitaillaient. Les missionnaires et leurs familles étaient tout aussi
souvent débarqués a Samoa ou Rarotonga, et de 1a répartis dans 1’espace océanien par
le navire missionnaire le Camden, dont la foi chrétienne des marins n’était pas
toujours aussi solide que les missionnaires I’auraient voulue. Il y a eu des périodes ou,
par raison financiére, le navire missionnaire n’était pas disponible, et les navires de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



27

£ BN hanngnd 4 (g & foasly | Pone b "ol ] arfleas =Y
vl f_ 1 {7 - 3?“: B/ (=t s
Mz‘, We ﬁ:u/\-- TeA Il-(_:]ﬂ”;(.a‘

’ L
ok e UL, pORNA
A e A &: 'anr Cee i wr

"
' /s
L We ava plae v yen e
WL gam L ttan av= £ 4 "
Wa clores, 1 Au il .".;’
. ALt -
b’ ot a
){ b -
AL, i .
* 3 t\;..l
) | |.l
~ ~ T ™
R [ i e
g o X = - I
y ! {a R l y
y ! PSS [
{ ? X '..-':-“” el | P I\
e A e %
! 7 = W
[P S b \e a |

& fagn, liCia o~ (2

fra st iy Ptirmmense
I G p T, e Jnf s 4 Fr [ (9 & by ann

~Jads o oia

' T = A T s < s .
gl a f s AWy fint ; -'E “": Voined t1e Ce w ke v [
!,{‘L apaalks. M L [ fen ks ‘ t Vondtn, IT-L‘M.‘?IJ. ANaas Aral Maru -
[ o Y ke, & {_._r“- ' L-""{ = P LN A '{‘n"“v' -"l).hnz-; L ha :"'(:,'f.\_¢,_

My e .nn ela File f‘-,r.l' G IC8 £ i
Weara Lune Wed [ u. | 88 A WKRAL

M

=4 O frea., Aa i NS A .)‘_\)(-L{- Eon

ot dine e _f-‘t'.‘.ﬁ."}h'-u.-l. Lond, ax Mon L ook
P, st e S Al e Som L U2 N o ek,

AR T e il Al ; s 'Ef(.: AL poced

e Ne 1t f¢ an arm Z 1o g 88 Ill, 4k .

MNa gl ping Aos (s, T h‘L.'e.-(.’-',; Ty f:;'t_‘\,u{"‘,

v AR

La tarodiere manquée des ancétres insuffisamment compétents (les gens des ténebres)
parce qu’elle est en pente et que 1’eau n’y peut monter : «Les hommes allerent préparer 1a
leurs ornements pour le pilou. Leur chef ne se prépare pas d’aigrettes, car il avait confian-
ce en la petite cascade. Il fit seulement un turban. Au jour du pilou, tous sont préts. Le chef
alla a la cascade, prit la cascade dans la main (tere, geste de la main en préhension) et la
posa sur sa téte. Mais il ne put rien prendre. Alors il enfonga sa téte sous la cascade pour
qu’elle se pose dessus, mais elle ne voulait pas, n’adhérait pas et il n’eut pas ’aigrette
(ML) .»

Cahier 10, p. 1. Ces petits récits, destinés a montrer la sottise des gens d’autrefois, s’ap-
pliquent bien sir, par privilege en quelque sorte, aux ancétres des membres du réseau anta-
goniste, que 1’on ridiculise ainsi sans jamais le nommer.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



28

commerce acceptant une escale supplémentaire devaient &tre utilisés. C’est ainsi,
qu’attendant la possibilité d’embarquer, au cours de séjours en Inde pouvant durer
plusieurs mois, les épouses de missionnaires anglais ont appris a faire le curry. Elles
ont transmis cette science culinaire aux femmes des iles. Ce qui fait que le meilleur
curry que 1’on puisse déguster n’est pas a Nouméa, mais dans les familles ou dans les
chefferies canaques des iles Loyalty. Quoi qu’il en soit, voyageurs antinomiques sur
les mémes navires, doki et message évangélique se sont ainsi cotoy€s sans le savoir.

Maurice Leenhardt raconte I’histoire suivante, dans des notes res-
tées manuscrites :

«Maja Eurijisi s’apercut qu’on lui avait volé 25 francs. Les voleurs avaient bu
cet argent chez Nicole Kabar, au débit clandestin d’un colon. Furieux, Maja convo-
qua a Nerhéghakwea sa famille, dont son frere Bwesou, et leur dit : «Go rhoé wa
moné xinya, go ere govo we, go ye rhié é koo ne ka oara na parwi ke pokoi hu ro
Medawea céki boejé na kamo re para.» (faiché a cause de mon argent, j’apporte le
contenu de la marmite, chose du vol & I’homme qui lie par la vertu du hou a Medawea,
pour que le voleur soit fou) et I’homme qui poko était un Karé. Il prit donc un mié
(monnaie de perles de coquillages), un awa (étoffe d’écorce battue), une igname pour
porter au Karé: «Na jabi ma o eké, na jambi mid ne, na awa ne, koa wi boejé bane na
le xei.»

Jabi est mettre quelque chose (feuilles) dans la main pour éviter le contact de
ce que ’on veut saisir, en rite comme en cuisine. Il ne les touche pas directement,
mais avec des feuilles dans la main, car s’il avait touché ce qu’il allait donner pour
provoquer I’action du hou, le hou se serait retourné contre lui. Recevant cela, le Karé
aura mangé, dormi, révé et révélé le lendemain le nom de famille du voleur. En réve,
il verra le voleur venir manger dans la marmite. Le désigné fut le kanya (oncle uté-
rin) Weokiu, qui fut possédé du hou. Apres quelque temps, la famille du kanya
Weokiu parla a Maja: «Délivrez-le, car il en mourra.» — «Non je ne ferais rien pour
qu’il soit délivré, car il avait ni¢ avoir volé.» Cependant, aprés quelque temps, il se
laisse fléchir et alla trouver le Karé pour que Weokiu fiit délivré. Quand sa petite niece
Canie vole peut-étre a Do Néva (la station missionnaire ou Bwesou était pasteur),

Ci-contre. Les noms cités sont : Uvara, perche de propitiation. Kaviti ma Kavisoa, Nejawa
Boeka, Waduru (Bweamwa) Boki, Wanerei, Nekawe, Wa me Bwiuru (riviere visage ébran-
ler : béuru), (Bweamwa) Neva Kiame, Jasorhé, Wa hawerha (riviere, frapper)) ; Wa
Besivuru (eau, complément, récolte), Para kamo ka xe nexo, les hommes qui vont vers la
forét (voir p. 38, ces mémes hommes tentant de tirer la forét. Wa Souma. Cahier 10, p. 5.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



29

a votre disposition

m s gratuitenent

par Www. j eangui art.org



30

Bwesou lui dit : «Ne nie pas, songe a ton kanya qui fut possédé du hou pour avoir
nié.»

De méme en ce qui concerne le lieu de naissance de Bwesou
Eurijisi. Il est présenté comme étant la tribu de Nerhéghakwea (en
francisation des gendarmes : Nessakouya). D’une part le mot «tribu» ne
convient pas, terme issu de I'arrété d’un gouverneur fouriériste ayant
imaginé de créer la «tribu canaque», et par conséquence dépourvu de
toute pertinence pour I’analyse scientifique. D’autre part I’aggloméra-
tion de ce nom n’existait pas au moment de la naissance de Bwesou.
Les groupes qui, chassés de chez eux, finiront par la constituer, exis-
taient par contre bel et bien. De telles situations des groupes, 1égitimes
et autochtones ailleurs, entassés sur une terre qui n’est pas la leur pour
la plus grande partie d’entre eux, sont a 1’origine de la simplification,
indéfiniment répétée, toujours et partout, par ceux qui préferent faire
semblant de croire, parce que cela les arrange, que la physionomie de
la Réserve aujourd’hui reflete 1’ancienne société canaque. Selon les
mémes, la «coutume», terme juridique européen parfaitement
impropre, est faite de ce qui se passe dans le périmetre dévolu aux
Mélanésiens sous ce nom de Réserve.

Ces Réserves dont chacune constitue, selon les propres mots d’un
auteur canaque récent, maire d’'une commune du Nord, et qui savait de
quoi il parle, en réalité «une bombe a retardement». L administration
coloniale, poussée vigoureusement par les milieux de colonisation, a
déversé de force, sur des périmetres souvent exigus et plus ou moins
dépourvus de valeur agricole, des dizaines de familles de diverses

Ci-contre. Les noms cités sont : Bokoe koe noro. Boe ka rhé. Me koa ore. Bweamwa na
Weiri me va neva i base Meva ma Bweara. Wa Peu. Wa Boaduru peme. Boe ka rhé. Wa i
reve tarhi. Wa pobeau. Wamer. Me suowi. Moaro i Wa be sivarui (eau, complémentaire,
récolte). Wa Aye (riviere de parler). Wa Nedai. Bedoe. Dabase roi. Para kamo para ro nexo
(les hommes qui sont vers la forét). Meerhé. Para kamo ro c6a (les hommes qui tirent le
poteau central). Panyamanya. Para Boe. En fait, il s’agit de cette vallée de Souma, straté-
gique au plan du mythe, oll les hommes sont dits avoir été créé par le dieu Gomawe . . . .

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



31

(suite de la page précédente) et étre descendus du mont Souma, au pied duquel, du coté
de Poya, est aussi le kavikwisi, le petit lac ot I’on peut changer de forme, de personnalité,
et perdre la mémoire du passé en s’y baignant. Voir les textes de Bwesou publiés dans
Leenhardt 1932 et les variantes du mythe paaci de 1’origine des hommes au mont Caumyé
(Souma) dans Guiart 1992. Cahier 10, p. 6.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



32

n = ;‘_ \
D& VEL
£ ! e }
FolaL o X8 5{1 FrrerY S : L
A
R }"?rrn__.‘; ¢ AN w
i ¢ r ' . . e Y gr ! -
/n{_-; c"x,n_‘_;r.,‘..', e 43t da_1{a JPANA aNNE | ) nxca Vin,
P = i
: A M M T £ - .
M OrL g We i v £l i AL~ '—f’-{. N —fr“ l'{-,fl{. ]

¥
&

/ | ’

'
il Kirnw Aide asm e a2

P

{.l..'“u - “,‘__' {‘{;:. ,-f& il .' A &
oo % -/ ' . '
f'x!‘.:'-;?”::,f__ ¥l .-.zl, ﬁg— D[: e I }\-'ﬂ e, WL nn Fate

’ s ! ’
A u:;;_f'.._ /( " Py, du /U-’ nanne e due,
Cahier 10, p. 10. Be do é xe Souma, tronc de bois de fer au fond de la riviere de Souma :
«Elle est le fondement de la terre sur laquelle elle a été posée. Elle est pierre pour faire le
soleil, choisie par le moaro Pwacido. Ils ne la touchent, sacrée, de peur que 1’on n’en
meure. Ce moaro Pwacido, venu autrefois de Poya a Houailou, s’est transformé en Mii au
col de Nérin, «a cause de la vertu du bois, et le soleil en Be See était trés fort quand il était
lié par ce moaro (paquet ficelé, e u koa, plongé dans ’eau, e sii kasa, paquet dans 1’eau,
mais s indique le vent qui vient, a cause du bois qui s’allonge) (la pierre s’allonge quand
le rite du vent agit). Tonnerre, e noa noro, pas expression spéciale, qui lie les herbes, etc.
Le maitre de la pierre s’appelle Karé (soleil). Voici sa maniere de lier le soleil. Les deux
bois appelés tisons, mais qui ne sont pas allumés (s’ils I’étaient, le soleil serait terrible et
le pays tourmenté). Aupres de I’'un d’eux un bois est planté, nommé ka po d meri, qui lie
la marche pour sec, ailleurs (I’officiant Karé fait se heurter les deux bois, I’'un est le bedo
e, l'autre le pé via (ML)»
Ces Pwacido sont de Poya, dans le fond de Moae, puis venus par la céte, d’ou ils ont di
s’enfuir devant la répression militaire en 1878 pour aller s’établir a Bako, Koné. Ce lien
ancien explique qu’ils se soient réfugiés aupres des Wabealo a Bako, ces derniers affirmant
s’identifier aux Mii de Houailou, ou Bwewa Mii, ce que confirment ces derniers. Les uns
et les autres appartiennent au «réseau d’identité partagée» Xetriwaan—Naacuwe—
Cidopwaan, dont une caractéristique constante apparait 1’appropriation de la maitrise du
soleil et de la pluie.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



33

origines, qui pouvaient étre apparentées et alors plus facilement soli-
daires, mais qui appartenaient tout aussi souvent a des camps
antagonistes, et continuent alors a 1’étre aujourd’hui.

Ces villages, parfois d’apparence riante, sous les arbres et aux
maisons environnées de petits jardins fleuris, peuvent a 1’occasion se
déchirer pendant des décennies, et cela d’autant plus si des Européens
viennent a s’en méler. Ce que continue a faire I’administration qui, sous
le prétexte de favoriser le développement par I’établissement d’un
cadastre, poursuit sa vocation coloniale de nourrir les antagonismes
existants et de faire ses choux gras de tout ce qui peut faire surgir des
querelles foncieres, dans la droite ligne de la constitution de Réserves
ol I'on jetait les adversaires traditionnels. Qu’ils se déchirent encore
aujourd’hui dans des querelles foncieres réjouit en secret bien des gens,
tous ceux, et ils sont nombreux, qui ont intérét a la désunion du peuple
canaque.

Les Mesikweo, nom global de I’ensemble des lignées auquel
appartient I’auteur mélanésien, habitaient a Dao, aux belles et ancien-
nes tarodieres que 1’on voit de la route qui suit I’autre c6té de la riviere
de Houailou. Ils ont été chassés de la par la colonisation naissante, qui
les a obligés a s’établir a Neawa, sur le domaine Mazurier. De 1a, ils ont
dd partir, devant I’invasion du bétail des blancs faisant irruption dans
leurs champs, pour aller s’installer a L&ghiye, puis a Wevirheau, Bwa,
Wine, Bwewé, Bweara, Wené, Kacararg, Wera, tous lieux-dits se suc-
cédant d’aval en amont, le long de la rive droite de la Houailou et sur
I’ancien domaine Mazurier, avant d’étre amenés a traverser a nouveau
la riviere pour s’installer a Nerhéghakwea, ou I’administration leur
délimitera une Réserve, en grande partie établie sur les plus mauvaises
terres possibles (Guiart et Tercinier 1956 et Guiart in ORSTOM 1981,
carte 32-2).

Cela signifie avoir été chassé neuf fois, trois fois par génération,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



-4 - o~ { “r £t ” -»i

Cahier 10, p.24. Kavawia. Le dessin au dessus, au
coin a gauche en haut de la page a été coupé pour éta-
blir une gravure illustrant Leenhardt 1930 p. 120. «On
pose aupres de la grande pierre igname de petites igna-
mes en sacrifice, elles restent 1a a pourrir ou a pousser.
Ces petites ignames sont celles que la famille donne au
ka moaro avant de planter. Chaque famille qui a son
autel a sa pierre igname (pe¢ méu). Ce n’est point le cas
des pierres soleil, pierre pluie, pierre panyao que quel-
ques moaro seuls possedent. . . Le diro et le corps de
diro plantés au début restent toujours a leur place.
C’est la substance de ce diro, poussé dans le sillon
(billon) en contact avec la pierre, que I’on transporte au
milieu du nevunu, par les feuilles et la pierre, pe koa ri.
. la paille qui enveloppe est aussi un embleme du
" temps sec, afin qu’il ne pleuve pas pendant la saison. .
i "\—\ & ’7 . les petites pierres ignames, gardées au ka moaro, sont
Y : S J‘..Pﬁ emportées au sillon (billon) qu’on pioche, elles ser-

B /" vent, par le contact des ignames semence (pas des tétes

_‘/K “'/( seules), puis on les laisse autour dans le sillon, ou on
-~ les rameéne a I’autel (M L).»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



35

# . y o
5 b P B na M ol f-.)_u_ .
o / / fara 4 )L_ A
Lo - M i e
UL Ama #00 L Lo, ou
, 7
'] ry VT
Ka .-l_lfv o A4 fO0 L " AIC i P ‘0 oA a'/"{
A . I ’
=l - r M Mt alre ® e
) 40 4 e G Jo ¥a, 72 7
. - ’ ¢ -~
g ‘f'c r'\'L; LA fﬁ e dnn- O s tianin < AT as
1 ' T _'_{" r " PPl ,_:I e L v
‘5;;,..._,1.‘.; E L f” §o 8 Fon

i Aado, 1o 72 ot O Slnste. Ml O
oL E ’ - f
Samara, lier une offrande végétale : ké : bois ; ka poi : ’acte de lier. «Ce notou n’a pas de

descendants, il n’est pas semblable aux actuels qui sont petits. Il est géant, comme la poule
koko (koko, la poule des blancs, parce que cocorico). On 1’appelait wexusui. Il n’a pas le
cri du daya, le notou crie : kuu, kuu, kuu, 1’autre crie wexusui. Il ne se tient pas sur le
dessus des branches, mais sur les branches maitresses, poxowi. On ne le prie, ni sacrifie,
mais s’ils vont lui tendre des lacets, go, sur les arbres dont il sait manger le fruit, ils arra-
chent du meamoru et prennent des feuilles de jaxu et des feuilles de moro et les lient avec
une paille et une peau de niaouli, et en enveloppent le commencement et 1’attachent au
bois du lacet, c’est-a-dire au tronc de ’arbre ol sont les pieges, arbre qui s’apelle moa ou
kesii. Ainsi est le samara qu’ils font. Ils parlent, poaero, aux esprits des ancétres pour que
les notous viennent manger. On mange ce notou. Nous ne savons si jadis, ses maitres le
mangeaient, car on ne conte pas (virheno) aujourd’hui qu’il fut détruit, et ne fut pas mangé
(ML). Cahier 7, p. 17.

d’un habitat a un autre, d’avoir perdu neuf fois ses terres de culture,
dans le méme périmetre, au profit de I’extension du domaine d’un seul
éleveur européen. A chaque fois, de nouveaux réfugiés s’ ajoutaient aux
premiers et la colonne lamentable remontait un peu plus la vallée, cou-
chant a l'air libre et se nourrissant de racines sauvages jusqu’a ce que
des maisons aient été reconstruites et des champs ensemencés. Comme
moyen de broyer la société canaque, il était difficile d’inventer mieux.
On peut comprendre que Bwesou Eurijisi, lassé de cette existence
errante, ait cherché passionnément la voie d’une espérance dans la
conversion a la foi évangélique, sans rien renier par ailleurs de son
passé. Maurice Leenhardt le lui a permis.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



36

A\l ~ mede B nac\ i o
e S A ey
Lo A0 ) '

.
-*f"hwa'-(”"
M -hul-ﬁnz RS PN o M'&/L/& .
boa (e NAF daie
y. o ii(rvr.. &t i p T
, U N bttty € choo,
._L’l!m-;a, » LS S 7"),_“'“*'“ h.::‘—
e AR AL, ke W1y preme Jr,
T (Dzur llnds )
:AVE\F;:}}i f..,;w;‘;/: ‘T‘prr wl' o Nny
(Cad. prem Soiqm 1 (30t D noaiaBis, o € A
(v Sty

ey’ A ‘

- Pj—-%ﬁ“ﬁﬁ-& w f?fwl"m

(K.'wa\'b’-i W ga B i

S e N el Lt
bvond Gut) 8 o Do U s
b ”&v;&m" )v A fatinn ‘,of:' ‘m-lo. @Z/‘J’g )
ofin 68 i, VY 1 Pl ™ ey
‘lv(ftlra'. Arﬂf*‘éhqu;wwﬂqb.h_ﬂunu

‘v» - oW Ao ’-.“\ B T L torde o [ |
o T k"",l,-. jr, 1% t....l [ bty . o AT '-('1.:.-.-‘." " b /Ay By P"’

Cahier 10, page 11-1. Traduction et commentaires de Maurice Leenhardt face a la page
écrite par Bwesou Eurijisi (ci-contre).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



37

: it 3411(‘- Joavm kL ava }':\-' Yuorn, AL ¥ v nes
b : Va.r},q.';_ ane A, Vet aan Ao’ oo }m.. t‘»u. /u{«.' /#\.;_Na_
vy K per antile, P R N e o do,
PIW A APTPRG, 2 LAy LG P ansaltes., i
e Poadicde, nndd As siana Aoar Tund
;e

CA/:’("../JLLA PrRAgrms ma, nn vin 4, ‘,‘L&/Lu.., ;‘LL

> ‘peirinte pikion P AR Wi ) O Poaans P
|/nl)ul./pfu-, e cla Ahr/&n. Kod J:./l-"d-Jc‘-“p..M,

e i Sl el i 0 gl W o o s

ne Ll‘-wmn— ol ’GJ‘I.., paud; e Wen Vida WSIM‘PML—

= ﬂ.mr—&ﬂd&.mlk (bu ~?’1l.':.-. f].(;‘_ la &1 -.‘;'“4 _1,“.(,;’{”\‘,
i/&’f‘{t’i/x.a',«f» adiane ’Oau&.}(&“..' -L;u)‘__' )/‘,’,,\; }.,’t..&;u...
. 4 '-R::'J., . ’ s - “ L ’
. ;‘LA . {4 Wenn 2L, wmﬁ‘l“- dde _dlas A f?& Pl
Klw!(/ln.xt- -‘/‘.C— M", A ﬁﬂb d‘-“’ﬂ- M%M’/R_

w

.LU\IM-.I“H&)“‘ = VST s SO 7{:}1’44«1\ f’t ‘/‘ A-IL-

(,4@);‘,4,w e oK ars Cl-/\h/l“‘\-kmm 1’3“‘4!- u'ﬁ Al
U nhfus r
e, .vb. 5’qu4 AR e :u?c'nna 175 AP A PR
rﬁ 'Il‘h/l“‘ 1,4_ f
B BT e
\¥a ot Kot 2o i-‘z‘ fan. a-, M.}\L/’:.A‘-Lb én. i

é"“ !*"—V-lf”-‘- 41‘4—" fDM.s&. wrfc_ h/.m-u. Y S La
Ll 4

3] £ AN AN g o, z/Lu t.'LL (RN /LL q.{m., da. t{ii.?/l.a .%l

5y i, ¢ i ){.l'l.l-;v-l.-d"f’u‘— s Kotdé o seivnn W' AL

o e G‘-ﬂ;%"%—,-—JA

Cahier 10, P. 11. La page écrite par Bwesou Eurijisi. registre du haut : le nexara. «On doit
briler, les choses n’y poussent pas, y viennent jaunes, poa mii, car, en un endroit bralé,
I’herbe pousse pas. Na to bwe kuru wa e, il est a une surface vers 1’origine a partir de I’em-
bouchure, c’est-a-dire que 1’on désigne 1’issue du ruisseau et c’est quelque part en amont
jusqu’a sa source, au dessus du bédoe (carte p. 5,. M. L.).»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



38

Ny .~ Sy A S e, | . ) B,
. '-::-— 7 \ i-l g
:.‘1»-—-—-—--""‘” \\ <\ o1
b g e o '.
'/{9"-" AV
*_,,_...a"';‘/

Cahier 10, p. 11, Registre du bas : scéne de la forét que I’on tire sans effet.

Les facultés d’adaptation de ce peuple se sont ainsi révélées
considérables, quoique totalement ignorées par la société dominante,
qui jugeait qu’on lui avait laissé encore trop de terres. Les héroiques
pionniers tant célébrés a Nouméa ont ainsi fait preuve, a répétition,
pour au moins quelques-uns d’entre eux du moins, d’une avidité et
d’une méchanceté que beaucoup cherchent encore aujourd’hui a éviter
de regarder en face. De ce cOté aussi, les dents pourront étre agacées,
génération apres génération, jusqu’a ce que la société blanche accepte
enfin de s’accommoder de son passé colonial, au lieu de le fuir
constamment, dans I’imaginaire d’une histoire arrangée qui pourtant
n’a guere été, sauf exception, glorieuse.

Des négociations, initiées par moi-méme, et favorisées par I’administrateur
Mayli€, chef du service des Affaires autochtones de 1’époque, avec les Mazurier,

(Suite de la page précédente) Registre du bas. «Bwesou ne savait pas la pensée de ceux
qui ’ont briilé ainsi pour que ¢a ne pousse plus, car les générations autrefois ne faisaient
rien qu’il n’y ait un objet (ki sa wi ne pé), or il y a dans le comment un objet pour toutes
choses : manger, faim. ils semblent avoir pensé, il est bon qu’il y ait un pe vi ka ri, une
pierre (un objet) pour briler toutes choses. Origine de tous les (lieux) maudits ? explica-
tion de Bwesou. La petite forét, ils 1’ont tirée autrefois pour avoir un rhda (poteau central).
On raconte que les Panyamanya, qui n’avaient pas de cceur (sagesse), avaient li€ une corde
a I’arbre devant, et ont tiré tous les jours, sans que la forét bouge. On dit ainsi : «Nous ne
savons pas leur pensée.» (ML).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



39

Dessin de Bwesou Eurijis. Le rhda, le poteau central de la
grande maison ronde, tiré par le peuple pour le dresser auc
centre du tertre. Le poteau a été€ taillé sur place aux
dimensions voulues, de fagon a étre moins lourd a
transporter, et ce n’est jamais 1’arbre entier que 1’on tire.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



40

permirent a cet ensemble de lignées de retrouver un emplacement de village sur la
rive gauche, le long de la route territoriale, plus au sec en cas d’inondations, moins
humide que le village précédent s’étirant sous les arbres d’ombrage des caféiries, et
surtout sans 1’obligation pour les adultes, méme pour les enfants allant a 1’école, de
passer quotidiennement la riviere sur des radeaux en bambou, d’ou des pertes sensi-
bles en vies humaines dans les temps d’inondation. Les conflits qui ont suivi, pour
obtenir des Mazurier des terres de culture a proximité immédiate du village, se situe-
ront malheureusement a la période de la plus grande tension, nourrie par le RPCR,
entre blancs et Mélanésiens, période ou 1’Européen qui négociait avec ses voisins
canaques faisait I’objet de menaces téléphoniques, y compris de menaces de mort. Le
résultat sera, a la fin 1984, que les Mazurier évacueront leur domaine en panique,
apres la réception de billets griffonnés par des adolescents. Ces billets leur donnaient
trois jours pour quitter la vallée. Les adultes n’avaient pas bougé, mais on imagina
qu’ils pourraient le faire. Des camions armés viendront de Bourail pour évacuer la
famille Mazurier, laquelle ne reviendra pas. Ils étaient par ailleurs trés endettés et le
rachat de leur domaine par les pouvoirs publics interviendra a temps pour les tirer
d’une situation difficile. La mise en scéne était destinée a s’assurer que I’Etat rache-
terait ce domaine sans attendre.

Quand on regarde le relief tourmenté des périmetres en cause, et que ’on note
la faible surface des terres utilisables, coincées entre la riviere et une montagne parti-
culierement abrupte, on se demande par quelle inconscience, ou par quelle incompé-
tence, on a cru pouvoir établir 12 une colonisation, et fabriquer tant de malheur
humain pour si peu de résultats probants. L’ancien domaine Mazurier est constitué de
I’addition d’un certain nombre de lots dits de colonisation, oll aucun colon n’est
jamais venu s’établir, parce que la vie y aurait été matériellement impossible, la ot
I’on prétendait, de Nouméa, les y installer. Les Mélanésiens conservaient au moins
I’avantage de savoir comment survivre dans pareil environnement. L’utopie de la
colonisation Feillet s’était construite dans les bureaux, a la ville, ot I’on avait dessi-
né de beaux plans, restés inscrits dans les archives du Service topographique, témoins
muets de I’ignorance des responsables et de la folie des hommes. Ces plans ne
tenaient aucun compte des aléas du relief, que les cartes de 1’époque ne représentaient
d’ailleurs pas.

Il résulte de tout cela que Bwesou Eurijisi n’a pas pu naitre au lieu
officiel donné pour sa naissance. Ce lieu est donc a rechercher au point
d’habitat précédant les spoliations foncieres, c’est-a-dire a Dao.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



41

-4 ' o
& fegom L 1Ly A __/_ﬂ h‘{‘_ PUR_ALL 3L 0 2
. -y g, 4 In"f . r .
fr_u_-u "‘L‘- .}?C’If_, L .\{::.-‘_‘,'Zf {iena LM _ A A
v ke oL A - 1¢ . g rd A 3
B ANA QA e b, (L v (4 Al g3 €1t aam
o< ;‘u.rffq ot Lo Loy fui o, i )
" Qan fafrt * A ) ’
’; ks A aysee TH o4 MNA L sna AL, (@ Koane
Fo | 21 o - - J1'] .0
U AES - & ¢ s B A {_ 1 F o g /
 ri=laldr . Ll 7 e i L O Ay, Kl Vs L *‘:’_.\.M‘L
& -L{'!'?'.-“MH"'-J - J 3 v ¢ /
1, e Aot go e, Fa #2 L ama Mt 2 £ lurs
i ,

,' T v wwmps

Kaporo. Le dessin suit la technique des bambous gravés. Il montre un échafaudage desti-
né aux orateurs, qui peuvent ici monter a trois, dont le viseno, I’orateur chargé d’animer la
danse boria et la soirée et qui appelle, a tour de role, les chefs qui prendront la parole. A
gauche, le viseno, qui a fixé la flamme d’étoffe d’écorce interne de mirier a la perche. A
droite, ka sesou, celui qui a enseigné I’art du discours au jeune chef. Au centre, ce dernier,
qui parle en public pour la premiere fois. Cahier 4 bis, p. 22.

L’histoire de la Nouvelle-Calédonie canaque, sous la période coloniale,
est pleine de cette sorte de nuances, qui ne sont pas sans étre pertinen-
tes, mais apparaissent si souvent difficilement accessibles aux auteurs
européens, méme les mieux formés. De telles histoires, bien
embrouillées, parfois colorées du sang des hommes qui s’affrontaient,
parfois aussi moins injustes et plus tranquilles, se sont répétées, a des
centaines d’exemples, tout au long de la Grande Terre.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



42

Comment on devient le premier écrivain canaque

Se mettre a écrire, pour un homme d’une cinquantaine d’années,
a cette date-1a, dans cette vallée de Houailou que 1’on ne pouvait attein-
dre qu’a cheval, de I’autre cote, ou par préférence par bateau, a partir
de Nouméa, n’était certes pas donné d’avance.

Ce n’est pas qu’il n’y ait eu d’autres exemples d’écrivains océa-
niens plus anciens. On en connait tres tot, certains spontanés comme le
rarotongien Ta’unga (Crocombe et Crocombe 1968), d’autres encoura-
gés par des missionnaires anglicans tels le révérend Codrington, aux
iles Banks et aux Salomons orientales (Codrington 1891), ou encore, en
Nouvelle-Zélande, les écrivains maoris dont I’émergence devait étre
favorisée par les premiers missionnaires de la Church Missionary
Society, fondée a Sydney par Samuel Marsden, aumonier du bagne.

J’ai décrit ailleurs 1’évolution rapide de Maurice Leenhardt, agis-
sant tout d’abord comme un missionnaire classique a la recherche de la
destruction du paganisme ancien, puis s’apercevant par étapes qu’il s’a-
gissait 1a d’une culture authentique, qu’on devait laisser évoluer d’elle-
méme et surtout éviter de la détruire (Guiart 1997 et 2 003). Encore fal-
lait-il la connaitre dans le détail, et non pas superficiellement, comme
ce sera le cas de tant de missionnaires. Cela avait été, un demi-siecle
plus tot, la politique officielle de I’église anglicane dans la région, sous
I’intitulé de la Melanesian Mission et des évéques Selwyn et Patterson.

Maurice Leenhardt, qui disposait d’une petite imprimerie, desti-
née au départ a la confection de cartes de visite, imagina de s’en servir
pour élaborer et diffuser un questionnaire. Ce questionnaire fut rédigé
en meRea ajié, la langue de la vallée de Houailou, ce qui était déja une
grande innovation par rapport aux Notes and Qeries in Anthropology,
le questionnaire anglais classique de la Royal Anthropological Society
de Londres. Il sera rédigé avec Bwesou Eurijisi, sinon méme dicté par
ce dernier, de fagon a ne comporter que des concepts issus de la pensée
et de la praxis canaques. L’innovation était tout simplement géniale.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



43

Nang K, Vo pids- Hoare Vi
alléf\‘ g S
/ /
Mol noe A i- Fu Wa Fuprofp Apa :‘./..- Ve An wa W ewro v
,{‘y W na e ‘-”';l_ -{.fn'r- v Fa o R P
. > . ¥
ol }L J/ S Mo mna oV wore "'r,, e m~ T s

Koi roi rhai : koi du 1ézard. «Dans vol, ne touche pas les choses volées (celles qui sont du
groupe des choses volées, prend la partie pour le tout), car il peut apporter au 1ézard son
contenu de marmite : « £ ké, va chez lui ! » L’é ké de Iigname, le fond de la marmite, c’est
une monnaie calédonienne : «Monnaie et banderole-ci, a toi, pour qu’ils le voient tous
peres et grands-peres, et suivant les traces du vol (ne ke te pane, la chose volée), dont j’ap-
porte le contenu de marmite aille et le mange (mange le voleur).» Le maitre du lézard
regoit, prend et met a son autel, puis il va, cueille des feuilles de niaouli, prend le é dewi.
Il prend le lien ou doit étre le contenu, y met les feuilles, lie avec awa, fait deux paquets,
I’un pour lui, I’autre pour le plaignant, prend un paquet, ou les deux, et les place dans le
lieu sacré de la pierre lézard et dit : «Peres, grands-peres vieux, vous allez suivre du vol
dont voici le koi !» (ML). Cahier 8, p. 22.

Personne n’a imaginé de recommencer ailleurs 1’expérience, tant il
avait fallu, pour arriver la, contenir cette arrogance intellectuelle,
insupportable aux autres, et qui nourrit tant d’écrits occidentaux,
spécialis€s ou non.

Bwesou Eurijisi, sous I'impulsion de Maurice Leenhardt, mais
qui avait aussitot compris I'intérét de I’opération, sera donc celui qui
rédigera le questionnaire et aura a cceur d’y répondre le mieux et le plus
completement possible. L’envoi d’un questionnaire a tous les pasteurs
et, par eux, a tous les diacres de la Grande Terre, créait une émulation,
ou celui qui apparaissait déja comme le principal collaborateur de
Maurice Leenhardt entendait bien rester le premier.

Il y avait déja de nombreuses années que Bwesou Eurijisi écrivait
pour Maurice Leenhardt, et le questionnaire sera €élaboré a partir de
cette connaissance accumulée. Maurice Leenhardt publiera, sous la
signature de Bwesou, une partie importante des textes que ce dernier lui
avait remis, avant, puis en réponse au questionnaire, et qu’il avait

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



44

[+ ek {(..,u. (7
!
P
¢ . 3 (?-/u o Ka lkq.t-.,n.é«_
Ifh e feran e plen o Kn Fre sl
. : Cl e Ao Viran, at’ pld 3o
W b st
B {ons un?&‘“ i'z wa Nebe'
A ana
ﬂzf"" F SR -5 en suho We plen n(f.
J =1 Ko {(u. A 17 avilie ana
-.E . :u;ut ?Can/m_)a 2 PPE
] f )
¥ ac e o Lo e ! Ha s . walodir o
\H /w s olave ki '214 Livna h;n[..
i - ' X Ao Borid ol 178 olar o ArL am £ gt
. ae {{;tofal.)«‘l! ﬂ‘l'hai:t./{’.«&ﬂlkl\---
‘Q(( 4 b Ao {2l a1l s’ We dlace Pl e b
St
Wa, - y/ r s - oo i n 5 ’
"‘-"f-f',::: :/}{'1( {L-‘L f}lu AV {.r PIAAL AL 3L I{IA fa J'Lf‘)(.-’x. -’“f“
- ' . . ' Lo Pl J e : ’or
A ppana CeNpn Waad awa Low B p VadEiin are plece
2 7
)
/ ,'I ” f J
e Naln ¢ Mag Wit e i At Ce 11. !{\A.fu AP A YIS n'anm m;«.,
e3¢ -

U—J-—i { PLpn, i ) QLA AR A, -n.r'lafé L A

We va Kodu Kodu, ou Godu, est proche d’une entrée intérieure du pays souterrain des
morts. L’installation d’un colon au voisinage a ét€ fort mal ressentie. Sa maison a été de
ce fait une des toutes premieres incendiées fin 1984 : «Deux tas de pierres A B, I’interval-
le s’appelle kavisara : 1a ou ils se sont frappés. L’appellent les deux champs de bataille de
Kodu, 13 metres entre elles. Les tas se terminent en barriere de pierres. Au bout de I’un,
un arbre, une barrieére en bourao. Plus bas, les deux pierres de guerre. Les deux lieux de
bataille de Kodu, commencés jadis par les panyamanya, comme choses de guerre, pé pa,
qui demeurent et durent longtemps. Les deux tas partagent le pays (partage péjoratif, # :
déchirant), ceux qui parlent ensemble, viaa, d’un coté, les autres de 1’autre (chaque camp
partagé par le fait qu’on en parle). La barriere et le bourao sont choses de guerre (le bou-
rao sert a faire les frondes, la barriére le /e). Dans toute guerre amere (les grandes, ot I’on
n’aime pas, ou I’on tue), on cite le tas de pierres de Kodu, par la bouche d’un guerrier
vaillant et célebre, qui dit : «Nous allons élever le lieu de la guerre de Kodu, qu’on plan-
te la barriere et le bourao de guerre.» Les ennemis savent que c’est une guerre sans merci
et se tiennent forts et courageux quand ils entendent le discours du guerrier sur le champ
de bataille et qui parle du tas de pierres de Kodu, barriere et bourao.» (ML). Cahier 10, p.
18. Cf. Leenhardt 1930, p. 37.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



45

~ e
iy A
“Is ]
v gt R /

FLIL VA ARE= Kyvirhii : «Rocher avec trois excavations ol 1’on lance des
s T, P pierres. On se place sur trois pierres au bord du chemin et on
f. ¥ - Ay lance dans les trous du rocher, et quand la pierre se pose
P (71 1= (juste), c’est la vie du moaro qui est assurée et réciproque-

: — _' ment.» (ML). Cahier 10, p. 13

traduit a loisir, en sa présence, I’interrogeant constamment de facon a
comprendre chaque détail du propos de I’auteur.

Nous avons hérité ainsi de toute une série de cahiers, rédigés au
bout d’un certain temps par Bwesou systématiquement en belle page,
laissant la page de gauche pour la traduction et les commentaires de
Maurice Leenhardt. Ces commentaires sont constitués, pour I’essentiel,
par le libellé des questions posées par ce dernier et par les réponses de
Bwesou. L’ensemble constitue a chaque fois un document remarquable.

La procédure rationalisée de ces cahiers correspond a la seconde
période de I’écriture de Bwesou Eurijisi. Les deux séries des cahiers
comportent, pour une part, et dans la tres fine et difficile écriture de
Maurice Leenhardt, les éléments d’une traduction juxtalinéaire, et dans
les marges des commentaires rapides ou d’autres éléments de
traduction. La surcharge sur les cahiers devenait souvent trop impor-
tante. D’ou la deuxieme formule de la mise en page, en choisissant

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



46

’ ot [ ' ) L0t
L .le Wt peie Nk We—rb e I A 1.-c L o~ K [Ag,
¢ Micane ,forr™ .
"o oo B )
LA (Lwe 'f"l, ol n pe (o t'}_"‘h flifZe v ladn
= ’ . (. unfr‘\ Gy -I‘—-u. s i PR - E
< 7 o AL oV Mo MWa e i L w' 0 aanan L,
)
i P ' ’ ' ’
prigde No. Ao R he f'-i---,’n- 10 Mt He ;f_n}-‘-. wa ole
! A L
LS " ' _ ' 4 F
J aaa A * 1‘;  GPOSITT, Pl &~ AN ™ ’,_)e war va FKahee
w .‘.f; 4 L = L or rc_’, l'!; a ﬂc LIPS
’
(w
Ny,
Ry ",/
¢ dasa pesa, u u, Pi . pi ulpté u-
! Pé d chose pour notou, Pierre. pierre sculptée en so
!,- venir du dernier wexusui, notou géant pris au lacet, et dont la
v chair a empoisonné ceux qui 1’avaient mangé (cf. Guiart 1994
‘} 1‘/ -0 pour le texte entier de Bwesou Eurijisi et sa traduction). Cahier
= 7,p. 19.

,..-

d’écrire une page sur deux.

Tous ces documents, s’étalant sur plusieurs centaines de pages
simples, ou de doubles pages, sont tout a fait étonnants, sinon méme
hors du commun. IIs représentent le témoignage direct de deux formes
de pensée qui cherchent, et proposent 1a une forme de compréhension
mutuelle. Le public intéressé y a aujourd’hui acces, la famille
Leenhardt s’étant résolue, entre autres a ma suggestion, a déposer tous
les cahiers de Bwesou Eurijisi aux Archives de France,puis aux
Archives de la Nouvelle-Calédonie. Nous avions eu en mains tous les
originaux, recus de la main de Raymond Leenhardt. En pareille
matiere, «possession vaut titre». Nous nous sommes décidés a les
rendre, pour qu’ils soient conservés dans les meilleures conditions,
deviennent accessibles a tous et soient déposés au nom de Maurice
Leenhardt et pas en notre nom propre.

Nous en avons fait auparavant trois exemplaires en photocopie,
un déposé a I'Institut des Langues Orientales Vivantes, sous la respon-
sabilité de Mme Jacqueline de la Fontinelle. Un déposé au Musée

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



47

e b =
= e
i [ N‘-“"‘ o & wie ~ —
et 1 e /(o we e, A
/ W atiss (& oat)
ﬂ-—g‘) T
Vr ewte C oyl aan m‘}th /ﬂ aMA Ahn s o NA JINs

Pita, ad magsmi m fra &’- K G, perr o dne

va\. LA Naa o A l"’\ol".l;]tgi, ag, ara k’ A.(mun A z&ﬂ\
}t\.- AATIA L vvw‘—‘ll) .

! -
""'L-’hlr" puaw vk Bosarn L vl S binde mxuuah-

,t_* nl hzu {.\ e L C _—

| 9 £f:- .nao/«’w' Lo, ‘-fzh}u:, ppras Ka Vil pmn
o arn ﬁm:.‘ﬂou’-\fﬂv Iﬂ:”’l-’ /m' na i ﬁ;m M‘L Ay
A Bedw, Aos A}u wl Ha uCc L.;).Lmn.'uh
0!\’&.;@..,.)4* Vo WL .4“}{_. Hos tfa. il s s
=4 Ko aron Aon & G L g, “pooa NoniAhLa. ann.
B G allplidun _,-’,Zp..\..-f,.l‘lg_. mn olita 2uple , e
.Ln.'f’ :f‘/'om;;;(’-“‘"/cl:‘a- Aa . f«..n.‘ {a fﬁ.’“-h,ﬂ
J'u Hitan wm o N Ao ptara P mq.&hjf fldz .
ard Wl j;‘f.nu G We' N S Wa Din 4
l(: :t:.f../?/d,-e -nu-.Js.n. .ﬁ Veved /’lv\.l_-’lo‘éﬁj&l‘,ﬂfdt
fp,,u‘r{,;&; o, .u.uLn.l }:A. n Al Al w. Ao

i.tu‘.ﬂ‘-.:&. .

«Pierre a frotter le feu. Au milieu du ravin, avec des traces noires, qui sont, dit-on, les
traces, les traces des frottement pour allumer le feu. Elle s’appelle Mekoaore (langue de
Ni, en Houailou Ka vi cé pa we ore a, la ou les hommes des ténebres ont frotté). Voici la
raison : deux hommes suivaient le ravin avec une torche. Une anguille s’est enfuie devant
eux et est entrée dans une pierre. [Is regardent par dessus la pierre, I’autre voit le reflet et
dit au porteur de la torche : «Tue notre torche, nous suivrons cette torche 1a.» Il tue sa tor-
che sur la pierre et le reflet dans 1’eau disparait. Le porteur de la torche dit ; «Ou est notre
torche ? » Ils penserent : «Notre torche est dans la pierre, frottons 1a (pour 1’allumer) Le
porteur de la torche, le petit personnage ici représenté, tient la torche dans la main droite
et dans la gauche un filet emmanché a poche, majo ; weji, bois courbe du filet (ML)».
Cahier 10, p. 14.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



48

Territorial de Nouméa, sous celle d’Emmanuel Kasarhérou, fils de cette
derniere et d’un pere originaire de Nerhéghakwea justement, et d’une
lignée issue de Mesikweo parallele a celle, éteinte aujourd’hui, des
Eurijisi. Un troisieme que je détenais personnellement, pour quelques
années encore, avant de les mettre tout récemment au service des
Archives de la Nouvelle-Calédonie. On doit de la reconnaissance a
Mme Raymond Leenhardt, qui a compris I’intérét de faire ce premier
dépot, et a accepté d’assumer les démarches pour le réaliser.

Nous avions imaginé qu’un groupe de travail canaque pourrait se
constituer a Houailou en vue de I’exploitation et la publication des tra-
vaux de Bwesou Eurijisi. Je n’ai rien vu venir au cours de ces dernie-
res années. Peut-étre manque-t-il 1a une impulsion que j’espere favori-
sera cet ouvrage? Peut-étre aussi le langage archaique de I’auteur, en
tant de ses passages, rebute-t-il de jeunes lettrés peu préparés a pareille
entreprise.

La publication d’un dictionnaire de la langue de Houailou, par la
Fédération de 1’enseignement protestant centrée a Nédivin, renouvelant
quelque peu celui publié trois quarts de siecle plus tot (1934) par
Maurice Leenhardt, est un premier résultat de cette longue patience. Il
est le bienvenu, par la précision et la qualité de sa rédaction. On notera
que des mots relevés par Maurice Leenhardt n’y sont pas toujours inté-
grés, alors que d’autres le sont, de méme que peuvent manquer des
mots rencontrés dans les textes de Bwesou Eurijisi.

Bien des années ont été passées a réécrire le texte des cahiers de
Bwesou dans un nouvel orthographe, fondé sur un systéme de trans-
cription rationalisé, mais qui offre I’inconvénient d’accepter au moins
un caractere impossible a utiliser en informatique, le » surmonté d’un
accent circonflexe, facile par contre a utiliser en machine a écrire, ce
qui explique le probleme. C’est 1a I’'inconvénient de travailler en circuit
fermé. Des décisions de détail peuvent se révéler malheureuses. Les
chercheurs blancs ont longtemps travaillé a leur maniere ainsi. Les

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



49

chercheurs volontaires canaques n’ont apparemment pas de raison d’a-
gir autrement. Nous continuerons a transcrire ici ce phoneme R pour la
commodité.

Le e muet n’existant pas dans les langues vernaculaires, il aurait
mieux valu conserver la convention pratiquée depuis le linguiste alle-
mand Max Miiller conseillant la London Missionary Society, de trans-
crire € par e, ce qui atre des textes qui sans cela sont un peu trop char-
gés de signes diacritiques. Nous nous y tiendrons ici.

Le premier commentaire venant a 1’esprit, a la lecture du ques-
tionnaire élaboré par Bwesou et Leenhardt, est qu’il représente, en lui-
méme, une synthese de la culture canaque, synthese dont la pertinence
dépasse grandement celle de bien des discours récents prétendant trai-
ter de cette méme culture. Personne a ce jour n’a aussi bien réussi a
réduire en si peu de mots, si bien choisis, la culture mélanésienne de
Nouvelle-Calédonie. On remarquera aussi que ce questionnaire laisse
ouverte la possibilité de I’existence de différences locales — appliquant
ainsi, avant la lettre, la lecon des «variantes» selon Claude Lévi-
Strauss. Obtenir la connaissance des différences est méme le propos
essentiel du questionnaire.

Ce propos était-il trop en avance sur son temps ? Exilé a Paris,
Maurice Leenhardt, sous la pression amicale de Marcel Mauss, de
Lucien Lévy-Bruhl et du docteur Paul Rivet, qui n’auraient pas compris
une autre démarche, sera plus tard amené a écrire comme si la société
et la culture canaques étaient une. L’interrogation née de la relation
dialectique constante entre réalité locale et vision globale se pose enco-
re aujourd’hui, les auteurs les plus récents se révélant presque tous
incapables de traduire convenablement pareille complexité. Les idées
générales que nous sommes formés a produire en France jouent 1a un
role particulierement néfaste.

Aucun des auteurs classiques qui ont illustré 1’anthropologie

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



50

Ci-contre. Bweamwa me para nedovo virha vi o i.
Ci-dessous. Commentaire de Bwesou.Eurijisi

1 No né para mewemwa, ma nemere ne, ma nerhé ne, 2 Para bweamwa ma bwewese
a, we, na vi bwewese ne ma 3 vimid i, o e, oka no ne cere vi rhaxa kamo na para 4 kavu
vidii para bweamwa, ma vi ara rhaxa é ko, 5 Misikweo, Neowau, Bwewa, Tovesii, Cibéy,
Wééewa 6 C)rimaja, Sari Kade, maimou ru, 7 Cere vi pa kord re xei para bweamwa ma
bwewese 8 ka vi ro viwiri 6, ma para mwa ka vi mié i, o e, ma ka 9 vi mi ¢ e rhe uru,
ae na da rhaxa ne ka vi rhavu 10 re, ro ka virheno i re, we Neowau, na orokau ka 11
kau au base ma rhavu mi xe ru ka wi neva cemeérua 12 ro neko i, bori ne na aze rhari, na
ka vi vu rhari 13 ma lo, mere vi sa pai ne, Cere Neowau rho a u, 14 na mi curu wi xe Mii
ma wi xe Bwewa, xiru goewe 15 ro Kavineva, Kurarhord, Kodau, Pwacido, 16 kamosa-
ri xe 0 na Cibéy, Sari, Kade, MwemuRu, 17 Wéewa, Eurimaja. 18 Ae wi xe Misikweo wi
moru mi xei Waxeé, Neburu, cere 19 wi xe Nesa, ma wi xe Neporo. 20 Bori para ne meri
ne mwaro Kuvara, ma para 21 mwaro xe a we na rhavu torua poe ro merhé da wau, 22
punamu, wi o me Mea, kwesi ro wegoo ma da o, 23 re ne mere ne jawe risd pwe; 24 na
seri ki neja nejawe , roi, wi na ma virii ne 25 neja ma na pé nejo roi.

1) Parole de tous les tertres, de leurs champs et leurs riviéres, 2) tous les tertres et toutes
les allées 1a. I1 y a des allées ou 3) viennent les monnaies. Voila leur histoire. Un homme
est allé avec tous les 4) maitres de tous les tertres, il est allé faire une offrande propitia-
toire grillée (de nourriture carnée), 5) les Bwewa, Tovesii, Cibéy, Wéewa, 6) Eurimaja,
Sari, Kade, qui ont vécu longtemps la 7). Ils ont parlé (sur le bois) 1a de tous les tertres
et de toutes les allées 8) pour que vienne un temps heureux, et (que viennent) les mon-
naies dans toutes les maisons 9) et que ces monnaies viennent facilement. 10) IIs ne sont
pas un seul au début, se sont rassemblés 11) la. Dans le récit, le grand chef d’autrefois
est Neowau 12) qui tient le pays jusqu’aux terres des plantes humide (la mangrove cotie-
re), alors, il discourt sans s’arréter 13) et fini. Viennent les hommes de la, eux les
Neowau, dont le rhokamo est le uu, 14) Viennent les deux, I’homme de Mii et I’homme
de Bwewa; de leurs 15) montagnes de Kavineva (le mont Souma), Karurhorhd, Kodau
et Pwacido, 16) leurs serviteurs : les Cib&y, Sari, Kade, MwemuRu, 17) Wéewa,
Eurimaja. 18) L’homme de Misikweo, dont le grand-pere est Waghe, Neburu, 19) hom-
mes de Nesa et de Neporo. 20) Les terres seéches du moaro Kuvara et tous les 21) moaro
des origines. Arrive le deuil de lui, le 22) trés grand 1ézard punamu, homme venu de Mea,
arrivé au milieu de Dao, 23) (lieu) des tarodieres. Ils ont lancé son discours de deuil. 24)
Il est absent du rocher et de la tarodiére, cet homme qui était entré 25) dans le rocher et
avait saisi cette terre.

Cf. p. 239 pour le détail d’une discussion de la contestation par Roger Boulay de 1’inté-
rét du plan de Bwesou Eurijisi (¢f. Boulay, Roger, 1990, La Maison Kanak, Editions
Parentheéses- ADCK, Marseille)

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



51

ﬁé’ f.;vrnl:l- 1 e,

Tow

> . :
e oM (f MNa _tmﬂfm:ﬁz, Viphateald,
S e T

’ . " —
A el et L. it J‘I{n. . et Nadh, :

o, 7 /8

. ,,r._',""‘" * " ML f’u..-l;atut..umﬂzﬂh—
R "E? 722 dir, PRV I T B (g pPar v
a%).g‘.t:‘ql & W para-cla on By ¢ "_;57 7 ola Poa 2.
- | M My AU, g il B .
Pt e B

S Frn i Laviinz, %

A —, - i S ] o "I.:
E -
4

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



52

i/ t N .
{ ol TP v W oy Kamo ka pe moa sua na su zai ye.Ll’homme porte le
f

TYAs a ‘JA & ~ chapeau cylindrique ouvert, tidi, et le plumet de coq sur
le coté. L’étui pénien est relevé vers le haut. Il tient a la
{ra ’J.(, main une sagaie. Cahier 2, verso couverture.

U
b /({l.__ »

sociale de tradition britannique, a la méme époque aussi bien que par la
suite, n’a réussi pareil petit chef-d’ceuvre : Maurice Lenhardt écrivant
sous la dictée de Bwesou Eurijisi. L’idée était du premier. Le contenu
précis était de la main du second. Compte tenu des implications de cette
entreprise, a pareil moment, il n’y a pas un mot a ajouter, pas un a
retrancher. Tout seul, Maurice Leenhardt ne 1’aurait pas réussi.

On notera qu’il ne s’agissait pas d’interroger seulement les
pasteurs canaques. IIs étaient 1a pour servir de scribes, et interroger
eux-mémes toutes les personnes «sages».Ce qualificatif était la un
moyen de rassurer, de ne pas effaroucher, et d’obtenir que chacun parle,
au nom de sa propre famille. Le découpage de la connaissance canaque
en morceaux fortement appropriés, parfois méme farouchement, par
I’une ou I’autre de centaines de groupes de descendance autonomes,
découpage observé parallelement ailleurs dans la région par les auteurs
anglo-saxons de I’époque, est mis ici en évidence comme une donnée

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



53

0 %u/{ L ¥

o o A

S

. 'O koRo, la hache ostensoir (massue verte, couleur
' de la vie) : Le maitre de la pluie marche a leur téte
\J /quand ils vont a la recherche du jour. Il les dirige. Il

g‘ porte devant lui la massue du jour, et porte un cas-

que de plumes, formé par un filet ot sont fixées des
plumes de queues d’oiseau (weredii ou na weredii),
gardées dans la case pour étre couvertes de suie, a
la massue il a attaché le liseron, il porte une bande-
role de liseron.» (ML). Cahier 8, p. 8

fondamentale de la situation. Il I’est toujours.

Les concepts principaux de la culture canaque sont 1a. Ils y font
d’ailleurs leur toute premiere apparition, du moins au sein d’un systeme
cohérent et présenté comme tel, construit d’abord a partir de I’existence
du moaro (mwaro, wéo en langue paaci). On note 1’existence d’une
série ordonnée de grands, moyens et petits moaro, présentée ainsi dans
le discours public, vivaa.La série aléatoire des «maitres», selon le
terme approprié choisi par Maurice Leenhardt, ou kavu (kapu en langue
paaci), dont le kavu neva (kavu nevé, kapu né en langue paaci, le mai-
tre du pays; kavu méu, le maitre de 1’igname ; kavu karé ma kwa, le
maitre du soleil et de la pluie, etc.). L'origine, pu, de chaque moaro ;
ceux qui possedent des pierres panyao, ceux qui n’en possedent pas.
Les bao xere, ou due plus au nord, terme qui groupe ensemble les morts
et les personnages qui président a la relation de chaque moaro avec le
monde invisible (les dieux qui ont été des vivants et les dieux qui ne

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



1o pmp.IDg
nimg -
1SDI@IPN 1l sy myry
DMIN QN 1t X 1S1My1ADY
noySyomg najg noif
20pPIYON
- pUnog Ju
nuny 0408040y
Jpouoy
ongig nu i oLuusvy
24DAIMN
- q plovpy oy 1
o 204
DADYOM DMDIN AL popy oySvang
) Aoy osng,
ony ap A npo;
ny op Al baromvan 1DMG W NMIN POt uLpN
i 147
b, 1D, DAGUDME)
W . 1wy ) 1 " D ampySamg - Davaj
N N paosoy . Ay, DAOIDY
IYPOYNPRIIN  21DIN 010"
oanip) YOMOPING g 1y 1pon 2450400 3
. N 00q101() = 1dp, 1M -
oiod Qiomg 9 LQUDJIN L DIMDPIN e J:NMMM“
M2 HQui2)2
IN]
pppy My Pd
MDD W ‘ T DINYDYSY.4D,
: M nr - + 24
MDY, ™y ! psadvouy
xudyds aunySop
- 2MYIN 2y
nnf fi2p. nysog
$14qoT 210q. WIHOIN
DN
28voog dpo . DMg
U082 .
DAUINOL) 00 UIADIN
DYSPMY
PUOW 1]
OQUON

54

Ci-contre. Carte des principaux toponymes des vallées de Houailou

a votre disposition
par Ww. | eangui art. org

m s gratuitenent



55

I’ont jamais été, selon la formule heureuse du révérend docteur
Codrington, traitant des iles Banks et des Salomons orientales). Les
attributs ou appartenances symboliques de chaque moaro, rhokamo,
rho e, rho re (t0 ija en langue paaci), qui peuvent étre animaux, végé-
taux ou phénomene atmosphérique ou autre (soleil, pluie, tonnerre,
tremblement de terre, les rouleaux de 1’océan brisant sur le récif), qui
peuvent étre a exemplaire unique, multiple ou ne pas exister, et qui ont
été décrits en maints lieux, y compris par Maurice Leenhardt reprenant
ici le terme de 1’école, sous le mot passablement inapproprié de
«totems», alors imposé par la pratique universitaire internationale.

L’ensemble de ces affirmations culturelles, transformées en
questions, est présenté comme un systtme cohérent, d’oll rien ne
saurait étre Oté qui ait été montré comme étant présent. S’il est absent,
c’est une tout autre affaire. Le concept de I’existence de systemes
symboliques, dans la littérature spécialisée sur la Mélanésie, n’est pas
né la. Il était déja visible dans les écrits de W. H. Rivers (portant sur la
Mélanésie) et de C. G. Seligmann (portant sur Papouasie sud orienta-
le), mais de maniere beaucoup moins affirmée, partielle, jamais
globale, ces auteurs présentant systématiquement, c’est-a-dire en
tableaux, ce qui leur apparaissait plus aisément compréhensible sous
cette forme, mais n’imaginant pas vraiment encore que la culture cons-
tituait un tout logique. Il faudra attendre Bronislaw Malinowski pour ce
pas décisif, dont pourtant les auteurs de langue anglaise n’ont pas tiré a
I’époque toutes les conséquences. Le structuralisme de Claude Lévi-
Strauss permettra plus tard une vision a la fois globale et plus nuancée
(Lévi-Strauss 1975 ; Lévi-Strauss, Guiart et Reid 1989).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



56

Paysage a Gonde Houallou Ici la rive droite de la rivire coulant au premier plan. Au
dessus ancien emplacement du village dévolu a un éleveur blanc. Photo M. Leenhardt,
1938, cliché Musée de I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



LES ETAPES DE LA VIE TRADITIONNELLE
SELON BWESOU EURIISI

Si I’on sait finalement peu sur ’homme, c’est qu’il s’est tout
entier investi dans son ceuvre. Son récit des €tapes de la vie aurait pu
permettre d’appréhender ce qu’il a vécu. Ses successeurs, auteurs cana-
ques en langue vernaculaire comme lui, imagineront d’écrire des bio-
graphies plus classiques. Ce n’était pas encore son propos. Il racontait
sa culture. Cela lui prendra vingt ans de sa vie, jour apres jour, écrivant
a la lumiere de ces lampes tempéte, a petites meches tremblotantes et
de marque Coleman.

Bwesou a pris cependant la précaution de nous laisser sa généa-
logie, rédigée par lui-méme (Guiart 1972), ce qui est une rareté en
Mélanésie. On aurait pu s’y attendre. Elle n’a pas grand-chose a voir
avec un document de type européen.

«Le moaro des Misikweo», Cahier n° I des réponses au ques-
tionnaire.

Texte traduit par Raymond Leenhardt, relu par Jean Guiart avec le dikona Gayé
Kare de Nerhéghakwea (25 aoiit 1973).

«On raconte que les Misikweo viennent du moaro Neburu et
Bwesii a Nindiah. L’origine de Bwesii était au sommet de la montagne
de Oro ; sa demeure et son tertre étaient au milieu de Bwanekusivara,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



58

a cOté de la montée de Tesage ; son tertre et son allée sont la ol est né
I’lhomme de Neburu (cf. Peoroi Rhai, «Le hibou de Nébourou»,
Leenhardt 1932, p. 453). Et pendant de nombreux jours et de nombreu-
ses années il y eut beaucoup de pluie et d’inondations ; il y eut vraiment
une tres grande inondation. Il regarda en aval, la vallée vers Nindiah et
Wamo ; le col de Bwesii émergeait toujours du courant ; il pensa a en
faire son habitat, puisqu’il restait toujours sec en période de grandes
inondations. Il descendit y planter et arracha la forét tout autour et ce
fut 1a le pays de Bwesii. Voila I’homme qui a donné la vie au moaro des
Misikweo. Son fils Gwamo a enfanté tous les moaro Misikweo.

Gwamo grandit, se maria et vit en aval la montagne au passage de
Saxord, ou se trouvent aujourd’hui (le pasteur) Pierre et son temple. Il
quitta son pere et vint faire une allée et construire une maison la. Il eut
un fils appelé Majaa, un autre Bwa, un autre Rhabwe, un autre Jibwa,
un cadet nommé Merorhau et deux filles, en tout cinq enfants de
Gwamo. Le nom du moaro de 1’ainé Majaa est Eurijisi et Savilawai ;
on dit Eurijisi pour le moaro et Savilawai pour I’habitat. Le nom du
moaro de Bwa est Euribwa ; pour Rhaboe, c’est Kavisoibanu:; pour
Jibwa, c’est Misikweo Euri Kasareurw ; le benjamin n’a pas de nom de
moaro parce qu’il reste dans Kavisoibanu. Les Misikweo n’ont pas de
serviteurs (kamosari), ¢’est ainsi.

Nemajaa est le pere de Peruadewe, de Toe et de Sesawi, de
Pokuno, de Nekamara et de Rhopia. Il y a d’autres branches éteintes,
par les peres de Rhomovapopo et Inaru, Karue et Bakau et Meresia, qui
conduisent a2 Maja et Bwesou ; d’autres sont éteints, par les peres de
Daimara, Mago, Rhopia et Nekamaramana, la femme qui a donné nais-
sance au chef Maja et la femme Bwiripa, mere de Weokiwet de la
femme Canie.

Il'y a deux générations jusqu’au chef Maja, soit les meres et leurs
enfants. La parole de la descendance des Eurijisi est qu’il n’y a pas
d’enfants dans la lignée ainée, non plus que dans celle puinée, mais un

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



59

Autel des cranes avec son gardien et prétre, Gondé, Houailou. 1938. Photo M. Leenhardt,
cliché Musée de I’Homme.

petit nombre dans la lignée cadette : un seul survivant par les hommes
et deux par les femmes. Telle est la maniere des moaro d’aujourd’hui,
depuis I’année ou les hommes sont venus nombreux en Nouvelle-
Calédonie, amenant I’alcool et la tristesse des hommes, faisant que les
gens disaient: «Voila une chose bonne ! », qui tua les hommes et les
femmes.

Le moaro Euribwa. Premiere génération : Bwa, pere de Kaposee
(deuxieme génération), pere Rheaino (troisieme génération), et Jere,
Bakau et Karomwa et Jesawi et le benjamin Jusuno, six enfants de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



60

Kaposee.

Quatrieme génération : Eurigwa, Wedoo, Mana, Kaéa, Nakamara,
Viesu, Jurimwa, Borobo, Boweini Nearabo, Pieno, Ounasi.

Cinquieme génération : Annano Nejawa, Karhe-Wabu, Samwa,
Wedoo, Kawaraho, Bumwa, Nesii, Akoru, Bwerewia.

Sixieme génération : Biirlimwere, Najawa, Du Wedoo, Ana, Nesii
Bwerewia.

Septieme génération : Gokéé, Nejawa, Bwa Araceli Wedoo,
Jesawi Wedoo.

Huitieme génération : Jano Nejawa, Nowani Nejawa.

Voila ce qu’il faut regarder et bien apprendre de nos peres. Ils ne
savaient pas énumérer leurs ancétres, parce qu’ils ne pouvaient rester
tranquilles, du fait des hommes qui ont pris le pays par la guerre, et
qu’ils erraient au hasard (en étaient réduits a errer).

La ou le pays est resté tranquille, les chefs sont restés éveillés et
ont bien appris les noms de leurs peres et de leurs grands-peres, jusqu’a
aujourd’hui en ’année 1918»

Notes

1 Euri = ori, petit-fils de, préfixe constant, variant selon les langues et indiquant une
lignée de descendance d’un ancétre éponyme, plutdt que le choix fréquent d’un nom
affecté¢ d’un statut social ou d’un lien avec un habitat spécifique (tertre, bweamwa).
La graphie, Eurijisi, Euribwa, Eurigwami, etc., a été conservée ici, quoique fautive,
pour une raison d’habitude d’écrire le nom de I’auteur étudié. Orijisi aurait paru étran-
ge.

: Kavisoibanu : celui qui brandit la massue banu, forme trés rare (elle est présente
dans les collections du Musée de I’Homme), a lame de bois carrée et plate, issue d’un
manche ornée d’un double chevron en relief ; son utilité au combat pose une interro-
gation. Elle pourrait étre une forme dérivée ou a I’origine de celle de la hache-osten-
soir. Il est intéressant de trouver les deux formes, en quelque sorte appropriées ici par
le méme ensemble social.

s Kasaréuru : graphie plus précise du nom actuel, dans la transcription de 1’état-civil,
qui est Kasarherou.

4 Le pasteur Weokiu Bwawe, beau-pere du regretté président de 1'Eglise Evangélique

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



61

Photographle décrite comme entrée de la trlbu de Ny, Bourail. En réa 1te il s aglt la d’un
site revétu de sacralité, plus anciennement et depuis par la présence d’un lot de sculptures
déposées 1a du fait de la christianisation. A gauche, une perche en bois de fer comportant
une sorte de résumé sculpté du style commun aux différentes régions, mais ici plus spéci-
fique de la région de Canala a laquelle Bourail est 1ié par la montagne en passant par les
hautes vallées de Kouaoua (voir la planche de Sarasin illustrant ce style). Les perches lis-
ses, du méme bois, sont 1a tout a fait normalement, destinées a revoir des offrandes a
valeur de priere sous la forme de bouquets composés de feuilles et de fleurs, le samara.
En arriére-plan on note deux bodu, planches sculptées d’un visage humain, ou parfois de
deux placées sur le méme c6té (voir au musée de Nouméa la piece ramenée par nous de
Kereduru sur les instructions de Maurice Leenhardt). Ces planches de divination sont
appuyées sur le mur circulaire d’une grande maison ronde de fagon a constituer la corde
d’un arc rempli vers ’extérieur par des planches plus ordinaires. L’homme qui monte se
coucher la se place en plein dans le volume de fumée constant qui évite la prolifération des
insectes. On ne s’étonnera pas qu’il ait en conséquence un sommeil troublé et des réves
considérés comme une réponse des dieux et des morts aux questions qu’il avait pu se
poser. Photo Devambez, cliché Musée de I’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



62

Elia Thidjine et de M. Siorem Karé Poindi. Il nous a laissé un cahier, partiellement,
directement ou indirectement, de revendication fonciere, fondé en partie sur le lieu de
sa naissance, Paragho, qui ne représentaient pourtant qu’une étape dans la remontée
des siens, d’aval en amont, devant la poussée de la colonisation. Le site a pourtant
toutes les apparences d’étre un site parfaitement traditionnel, dominant le confluent
de deux rivieres qui vont se jeter dans la Houailou. Ce n’est pas le seul cas d’un éta-
blissement qui pourrait étre jugé ancien, alors qu’il est le fruit d’une installation pro-
visoire, ou plus durable, mais en conséquence d’une étape du processus colonial de
spoliation fonciere dit de «cantonnement des indigénes». Le dernier habitat de
Weokiu et des siens sera Bwerare (Boréaré), site moderne de regroupement de
familles réfugiées de la moyenne vallée de Houailou, et méme venues de la région
intermédiaire entre Bourail et Poya, au pied du mont Mé Maoya (Weokiu Bwawe, Pé
00i ba, ms, 21 p., plus une demi feuille volante).

Les indications généalogiques données par Bwesou ont été€ confrontées avec
un relevé généalogique obtenu sur place, a Nerhéghakwea, puis avec vingt et une
généalogies partielles computées a partir du recensement de la vallée effectué par
Maurice Leenhardt. De la comparaison terme a terme de ces données ressort une
conclusion non équivoque. Bwesou Eurijisi ne s’est nullement préoccupé de nous
fournir une généalogie classique. Il se réclame de six générations en ligne directe et
en accorde huit a la lignée ainée, parce qu’elle est 1’ainée. Le propos n’est évidem-
ment pas I’historicité des niveaux généalogiques indiqués. La filiation se veut claire,
au départ, mais disparait a ’arrivée. Aux générations les plus proches, I’auteur ne trai-
te plus d’un lien biologique — il est évidemment d’acceptation générale — mais
d’une simple succession de noms représentant une couche générationnelle. Plus la
distance dans le temps ressortit du mythe, plus la formulation devient précise. Plus on
se rapproche du présent, plus la présentation est floue.

Dans les trois générations proches et a la date du document, les indications de
Bwesou et les informations du recensement effectué par Maurice Leenhardt ne se
recoupent pas entierement, que ce soit chez les Eurijisi ou les Euribwa. S’il a été
possible de confirmer les deux seuls noms de la huitieme génération et les trois de la
septieme, on n’en vérifie que deux sur quatre a la sixieme et deux sur six a la cin-
quieme, aucun aux quatriéme et troisieme générations. Chez les Eurijisi, on n’en
confirme que trois sur cinq a la septieme génération, et deux sur sept a la sixieme. Ce
qui s’ajoute a ’absence chez Bwesou d’une grande part des noms trouvés dans le
recensement global de la vallée.

Au départ de son discours, Bwesou avait fait état d’autres lignées issues des

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



63

; [ g ; g -
= o Mt Lin RS
Femmes faisant la démonstration du port du berceau canaque, par devant et par derriiere,
Gomen. Photo Rey-Lescure, Ciché Musée de I"'Homme.

Misikweo, les Kavisoibanu et les Euri Kasareuru. La se trouve peut-étre la clé de 1’¢-
nigme. L’affirmation simultanée des filiations antiques et des générations actuelles
constitue I'une des formes de justification des deux entités auxquelles se réfere
Bwesou, les Eurijisi ma Savilawai et les Euribwa. Des autres, il n’est pas censé par-
ler. I1 ne dit d’ailleurs pas tout. L’information obtenue de Maurice Leenhardt, corro-
borée par ce qu’on a pu m’en dire ailleurs, est que la lignée Eurijisi se serait indivi-
dualisée a partir de 1’inceste commis par Tée avec sa propre sceur, inceste a I’origine
de la malédiction particuliere aux Eurijisi par le nombre unique des descendants en
lignée masculine, si méme il y en avait, et toujours dans la lignée cadette. Pour
Bwesou, se restreindre dans ses explications d’origine a deux seulement des lignées
dont I’existence est affirmée, en liaison avec la lignée ainée actuelle des Eurimajaa,
serait dii au fait que seuls ces trois lignées se reconnaissent parentes entre elles. Il
n’est guere besoin de chercher plus loin 1’origine des protestations que semble pro-
voquer parfois la lecture des cahiers de Bwesou. Une fraction notable des habitants
de Nerhoghakwea est en désaccord avec lui, voulant a toute force aujourd’hui se réfé-
rer a une relation biologique 1a ol 1’auteur canaque se garde bien de I’affirmer. La

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



64

conséquence, dans les discussions portant sur les affaires foncieres, est évidente. S’il
n’y avait pas lien biologique — difficile par ailleurs a prouver scientifiquement — il
y aurait manque d’authenticité, ou du moins certains pourraient-ils en arguer ainsi, et
c’est ce que I’on peut craindre.

Cela recouvre aussi toute discussion portant sur les statuts sociaux relatifs.
Dire que les Misikweo n’ont pas de kamosari revient a sous-entendre par voie de
conséquence qu’ils ne sont pas orokau. On comprend alors pourquoi Maurice
Leenhardt n’a pas envisagé de publier ce texte. Pourtant, cette affirmation de Bwesou
Eurijisi est cohérente avec la revendication, toujours actuelle, des Eurimajaa et des
Eurijisi d’étre les kavilunevé, ceux qui peuvent établir la paix dans le pays, c’est-a-
dire en fait ceux qui sont habilités & convoquer une réunion pour qu’on y parlat de
paix. Une position, en quelque sorte hors hiérarchie, s’accorderait assez avec la logi-
que de pareille fonction.

La naissance

Les textes principaux de Bwesou concernant la naissance ont été
publiés par Maurice Leenhardt dans ses Documents néo-calédoniens
(p. 347-350), sous les formes de I’allocution a 1’oncle utérin, et des
remerciements de ce dernier. La description de la cérémonie de nais-
sance se trouve dans les Notes d’ethnologie (1930).

L’oncle utérin est 1a pour souffler dans 1’oreille du nouveau-né, et
ainsi lui donner la vie, ainsi que participer a la réunion cruciale qui
décidera du nom de I’enfant, et déterminera de ce fait son futur statut
social, ainsi que les terres auxquelles il aura droit (méme si ces droits
sont a exercer la ol les blancs ont justement pris cette terre, on conti-
nuera néanmoins 2 les transmettre impertubablement). A juste raison

Ci-contre. Maison rectangulaire construite avec les techniques de la maison ronde (murs
en «peaux» de niaouli, toit en paille), posée sur un tertre et avec un pavage de pierres pla-
tes a ’entrée. Un beau faitage en style de la vallée de Houailou fiché dans le sol devant la
maison. Dans le couple propriétaire de cet habitat, ’homme porte un turban et semble pré-
senter sur I’épaule une hache-ostensoir. Un autre faitage sur le toit, plus classique. Cliché
Musée de I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



66

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



67

aujourd’hui, puisque la vallée de Houailou a en fin de compte été pres-
que entierement reprise par les groupes de descendance intéressés. Il
reste en gros les lignées réfugiées a Karaguereux, qui attendent de pou-
voir redescendre sur les piedmonts entre Bourail et Poya et reprendre
leur ancien domaine.

Ce systeme social, simple et évolutif a la fois, ne reconnaissant
pas la propriété absentéiste, et remplacant le droit de propriété lui-
méme par un droit d’usage imprescriptible, déterminé, aux naissances
successives, par 1’'un ou I’autre du lexique de noms individuels appro-
prié par chaque groupe de descendance, a mis un siecle pour étre
décrypté, aussi bien pour la Nouvelle-Calédonie que le Vanuatu, et bien
ailleurs encore. I1 était trop simple et trop efficace pour nos esprits car-
tésiens. Son existence a été vérifiée aussi bien sur la Grande Terre
qu’aux iles Loyalty, a Tanna aussi bien que dans le reste de I’archipel
du Vanuatu. Les sociétés insulaires sont bien plus proches entre elles
qu’on ne le croit.

Le mariage

Le mariage canaque est, comme chacun sait, affaire d’importan-
ce. Seules les filles premicres-nées pouvaient se permettre 1’aventure
du mariage au loin. Nombre de traditions décrivent les aventures des
Kavo, Kapo, la fille ainée, et de Highe ou Hike, sa sceur cadette, cette
derniere assumant la fonction de gardienne du lieu de départ ou y
retournant une fois sa sceur ainée ayant trouvé 1’époux qu’elle avait
entrepris de chercher au loin. Bwesou Eurijisi nous a fourni plusieurs
récits traitant de ce théme, que I'on retrouve un peu partout en
Mélanésie, y compris aux Salomons Occidentales. Les autres jeunes

Ci-contre. Deux sculptures anciennes placées a la té€te de tombes au village de Warai,
Houailou. Elles ont été volées par un rabatteur travaillant pour un antiquaire spécialisé du
XVI: arrondissement de Paris. Photo J. Guiart, cliché Musée de I’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



68

femmes suivent la volonté de leurs familles et acceptent les maris pro-
posés, en général choisis dans 1I’environnement proche, ce qui est tout
de méme plus rassurant. Elles vivront alors une nuit de noces sous la
surveillance de matrones, 1’'union des époux se faisant sous la natte a
longues pailles décrite par Maurice Leenhardt, et dont on ne lui avait
pas dit qu’elle servait non seulement de manteau de pluie, mais aussi de
couverture nuptiale.

Les mariages dans ’environnement social de Bwesou Eurijisi peuvent étre étu-
diés a partir du recensement réalisé par Maurice Leenhardt des vallées de Houailou.
Les généalogies obtenues pour Nerhéghakwea ne se recoupent entre elles en aucun
point, alors qu’elles recoupent celles d’autres lignées, établies ailleurs. Ce qui porte a
s’interroger sur la validit¢ du modele de mariage entre cousins croisés, affirmé par
Bwesou Eurijisi, illustrée dans tant de mythes écrits par lui, par d’autres aussi, et par
conséquent mis en exergue par Maurice Leenhardt, qui sur ce point n’a pas eu le
temps d’exploiter les matériaux de son propre recensement. Nous n’obtenons que
trois cas de mariages répétés, sur deux générations, entre deux moaro (Euribwa épou-
se Nerhon ; Tovesii épouse Wéewa ; Mesikweo épouse BweaRe), et cela sur soixan-
te et un mariages attestés, ce qui fait bien peu de cas pour illustrer 1’idéologie matri-
moniale dominante telle que présentée par nos auteurs.

Les autres mariages préférentiels attestés s’établissent entre gens de la vallée
moyenne, quoique hors de Nerhoghakwea proprement dit (sauf les cas de Pime,
Kwea, Wéewa, Mevé et Bwawe) :

— Mesikweo et Pime, soit cing cas ; on peut y ajouter deux mariages avec les Kwea,
alliés des Pime (on dit : Pimé ma Kwea) ;
— Mesikweo et Mevé, soit six cas, plus deux de mariages avec une femme Mevé
Sari;
— Meésikweo et BweaReé, soit quatre cas ;
— Mesikweo avec Bwawe, soit quatre cas aussi ;
— Mesikweo et Bwewa, soit trois cas ;
— Mesikweo et Wéewa, trois cas.
Les mariages attestés a deux (Nerhon, Waghe, Bwerhéghau) et un seul

Ci-contre. Jeune femme, fille ainée premiere-née ou épouse de chef, en jupe de tous les
jours, portant le collier en perles de serpentine qui est la marque de son rang. Touho (?).
Photo Rey-Lescure, cliché Musée de I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



69

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



70

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



71

exemples (Nei, Dea, Erikake, Nerhon Mii, Sari, Nejé Sari, Nejé Pwédi, NiRikani,
Rhai, Bwemara, Bwearo, Gowe Méu, Negové, Bwere) élargissent les possibilités a la
basse et la haute vallée. Un aussi grand nombre de moaro ne présente aucune allian-
ce matrimoniale avec les Mésikweo, sans qu’on sache bien s’il y aurait 1a le résultat
d’un facteur structurel.

Trois cas de mariages théoriquement incestueux, parce que contraires a la régle
affirmée, du moins au sens classificatoire du mot, ont été relevés : entre Eurijisi et
Euribo, Euribo et Tovesii, Tovesii et Kavisoibanu. Il conviendrait de posséder les
moyens de caractériser les individus concernés comme appartenant a des groupes de
descendance, englobant d’autres tels groupes a I’intérieur d’un groupe de résidence
plus large, et discerner ce qui était en situation avant ’arrivée des blancs, et ce qui est
le fait du processus colonial de «cantonnement» des Mélanésiens. Quoiqu’a trois
occasions, les Houailous aient été nos alliés, et qu’ils aient fourni des contingents de
guerrier, plus tard des volontaires pour les guerres européennes, ils n’ont pas pour
autant été mieux traités par une administration coloniale aveugle et sourde, méme
devant la plus grande injustice.

Ci-contre. Maison ronde de la région de Canala, du moins a voir la forme du faitage.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



72

a votre disposition

m s gratuitenent

par Www. j eangui art.org



LA MORT ET LES DEUILLEURS,
LA «CIRCONCISION» ET LA VIE

Personne ne conteste le lien entre la mort et le «pilou», féte de
commémoration funéraire. Bwesou Eurijisi nous donne une description
détaillée de ce lien, précisant chacun des rites qui constituent
I’ensemble de ce qui tourne d’abord autour du cadavre divinisé, le bao
(Leenhardt 1930). Il y ajoute, ce qui n’a pas été vu par les auteurs
européens (qui traitent de 1'un et de 1’autre dans des chapitres diffé-
rents), le lien entre ce méme «pilou» et la vie, par I'intermédiaire de
I’incision du prépuce des adolescents, a laquelle on procede en méme
temps que le dernier traitement du cadavre, opération qui est confiée
aux deuilleurs, ceux-la mémes qui ont recu la charge de s’occuper seuls
du cadavre du mort au cours de I’intervalle entre le déces et les secon-
des funérailles.

Bwesou Eurijisi, Cahier n° 3, traduction par Maurice Leenhardt,
p. 11-13:

N. B. Sauf indication contraire, les commentaires et notes entre-parenthéses
sont de la main de Maurice Leenhardt, qui est la au début de son entreprise de com-
préhension et d'analyse de la chose ethnographique, aprés une premiere période ou
il s'était apercu que les comportements classiques des missionnaires ne s'adaptaient

Ci-contre. Réparation d’un filet a Warai, Houailou, 1907. Le chambranle en arriere est
dans le style de la basse riviere de Houailou. Cliché Musée de I’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



74

pas a la réalité rencontrée. Ce premier texte, entierement écrit sous une forme
normative, est né en réponses a des questions, d’autres venant s’y ajouter, les
réponses étant placées entre parenthéses. Il n’a pas la cohérence du texte qui suivra.
Des épithetes inutiles, telles que la nuit «mystérieuse», disparaitront rapidement du
langage de M. Leenhardt.

«A la mort, le cadavre était couché (autrefois), dans un arbre:
(aujourd'hui), les hommes vont a la nuit tombante et mystérieuse pres
du cadavre. L’odeur du bao apparait (celle du cadavre). Le vent souffle
violent, tout plie dans la montagne (I’esprit, ko -, souffle en tempéte).
Le ko arrive, soit oiseau, 1ézard, barawe. lls se jettent sur lui avec un
awa, puisqu’il se défend, le couvrent, I’enveloppent, le portent dans
I’eau, plongent, retirent, il est devenu pierre, qui sera panyao ou pajao.

Si c’est un pere, on attend le ko, qui vient sous forme a définir. .
., et la pierre qui en résulte est un pé ma, pé méu, pierre d’abondance
définie. Si c’est un chef de guerre, idem, la pierre est une pierre de
guerre wele (trou de sagaie), foie, coeur, toutes les parties sacrées. Ces
pierres seront les panyao.

Si c’est le kanya, rien de plus pour lui. Ceux de son moaro feront
pour lui comme pour les autres, selon le moaro, le kanya n’entre pas en
compte (en tant que tel). Le ko vient toujours sous la forme du rho.
(Quand ce dernier n'a pas de forme pratique (rocher, vague), Bwesou
ne sait rien).

Quand le moaro n’a pas de rho (et il y en a beaucoup qui n'en ont
pas), le ko vient quand méme et les panyao sont gardées. Mais il y a des
moaro qui n’auraient pas de panyao.

Le moaro Cibéi a le merhé (ou gecko) pour rho. (Quand le ko
arrive, est-il toujours gecko ? Ils disent qu’il est thai (petit lézard).

Ci-contre. Sur le bord d’une grande maison ronde haute. Les grandes perches ot flottent ,
aux temps de fétes, les oriflammes en étoffe d’écorce de mofrier, blanche, matériau
également des étuis péniens de cérémonie (bagayou) des hommes assis ou debout ; coif-
fés de plumes de hibou. Ceux qui sont accroupis le sont par respect pour leurs ainés
debout. Photo Lennier, cliché Musée de I’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



75

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



76

Serait-ce par abus qu'on dit que le ko est le tho ? ) Le ko ne prend pas
la forme du mort pour venir, mais il la prend pour apparaitre. E sa ko
wi re ve panyao, para panyao, we, para ko kamo.

D’autres pierres: sont trouvées dans le jour par un individu qui la
remarque et la met a part. La nuit, il réve, I’esprit du mort vient le trou-
ver et lui dit : a tel endroit cette pierre, est une pema, etc. Il y va, la
prend, elle est une pierre magique, une panyao ?

Pesa boria ne kamo ka pei.

Pesa ka koe to boria ne kamo ka me ; nesa, la ou sont les danses;
boria, koe para bao, ka para kamo ka pei é.

Quand un chef ou un grand personnage est mort, on fait une
danse imitant celle des dieux, gere koe boria (peviciri para bao). On se
barbouille de pa, etc, blanc et noir. Une autre danse, koe raxa jo, bar-
bouillés de terre.

Apres cing ou six jours de la mort du défunt, la pierre remarqua-
ble est apercue, oka pesa ka koe boria, voila la pierre qui a dansé une
boria. L’esprit I’a laissée 1a, étant en elle.

Notes

1Les couples de porcs achetés par le capitaine James Cook a Port Sandwich, au sud-
est de Malekula au Vanuatu, pour nourrir son équipage, et dont I’un a été laissé par
lui a Balade, ont eu une descendance particulierement riche. Devenus sauvages, ils
ont obligé les Mélanésiens a abandonner, 1a ou elle existait, I’exposition des cadavres
a méme le sol, pour une exposition dans les arbres et principalement les banians,
toujours liés a la présence des morts et dont la présence indique un ancien cimetiere.
Trop peu d’auteurs semblant au courant de ce détail, le danger est que I’on ne se mette
a imaginer des choses a partir de cette constatation, en particulier sur la base de docu-
ments photographiques anciens, que 1’on croira explicites par eux-mémes, et que 1’on
ne bétisse une théorie pour expliquer ce qui n’est qu’un élément du processus diffici-
le d’adaptation de la société canaque aux conséquentes, directes, mais aussi indirec-
tes et imprévues comme ici, d’une présence européenne longtemps relativement peu,
ou du moins inégalement, pesante.

> Le terme d’esprit, spirit, a été utilisé aussi par les auteurs anglo-saxons de I’époque.
Son imprécision est génante, en ce sens que 1’on peut y mettre chacun le contenu de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Hommes et femmes sur un sentier au sortir d’une cocoteraie. Les femmes en jupes de tous
les jours, les hommes portant la sagaie et prenant I’attitude de protection qui convient.
Photo Lennier, cliché Musée de ’Homme.

son propre poids culturel. Le ko est ce qui échappe du corps, karo, apres la mort, et
dont il faut s’emparer pour maintenir sa nouvelle puissance dans le cadre du moaro.
L’homme vivant ne posséde aucune puissance agissant directement sur les éléments.
Le ko du mort a ce pouvoir et peut ainsi se confondre, fugitivement, avec un vent de
tempéte. Ce n’est pas du vent que 1’on peut imaginer de se saisir, mais de la forme du
rhokamo que prend aussitdt apres le ko du mort. Forme matérielle, elle-méme aussi
fugitive, qui est celle que prenne I’ensemble des morts du moaro accueillant le nou-
veau venu. Par la suite, le mort apparaitra sous la forme qui lui conviendra,
personnelle et humaine, et soit alors sera adressé sous son nom individuel, soit imper-
sonnellement sous celle du rhokamo, que 1’on appelle alors respectueusement :
«Grand-pere ! », terme qui n’implique ici aucune idée de descendance. La volonté de
se saisir de I’'image passagere du ko, s’identifiant au rhdkamo, et allant rejoindre la
foule des siens, est une volonté de confisquer ce pouvoir et de le neutraliser sous la

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



78

forme de la pierre ramenée du fond de la riviere, la pierre panyao. Sur le moment en
effet, le mort quittant la vie ne s’est pas encore habitué a sa nouvelle existence et a
ses nouveaux pouvoirs. Il peut vouloir se venger sur les vivants. Ce danger est plus
ou moins universellement conjuré par le moyen d’un rite dit d’expulsion, ici aussi
bien de neutralisation et de confiscation, assurant que le mort, apaisé par cette action
des vivants, part sur le chemin des morts rejoindre le pays, aussi bien souterrain que
sous-marin, qui deviendra le sien. A partir de 13, il pourra revenir a tout appel des
siens, ou de sa propre initiative.

La complexité de ce systeme de représentations a plusieurs niveaux a provoqué chez
Maurice Leenhardt une interrogation constante, recherchant le moyen de le traduire
au mieux. On peut aisément comprendre que la référence classique a la notion de
«totémisme», imposée par le milieu universitaire de ce moment-1a, ne permettait pas
une expression satisfaisante de cette réalité.

A tout ceci s’ajoute la connotation de la transformation du corps, karo, devenu
cadavre, bao, en représentation de la divinité, dite aussi bao. Maurice Leenhardt en a
longuement parlé dans son Do Kamo, 1947. La divinisation des morts est une cons-
tante des sociétés océaniennes. Le culte des morts représente partout la part la plus
importante de la vie «religieuse», celle qui touche le plus de gens et dont les rites sont
pratiqués dans le plus grand nombre de lieux sacrés.Les auteurs européens ont
longtemps privilégié, par romantisme littéraire, dans un tel systéme, ceux que
Codrington appelle les «dieux qui n’ont jamais été des vivants», les grandes cons-
tructions cosmogoniques et les éventuels rites de prime importance par le cérémonial
et la mise en scéne, pourtant relativement peu nombreux, et cela d’autant plus
volontiers s’ils devaient se dérouler a I’intérieur d’une enceinte architecturalement
définie.

» Les pierres dites «magiques» existent partout dans la région. Elles ont fait I’objet
d’une quéte constante par les missionnaires, les confisquant pour les détruire par le
feu, les jetant a la mer, ou les entassant sous leurs maisons construites sur pilotis, de
facon a en gommer 1’efficacité par I’anonymat inévitable qui deviendrait leur sort. On
trouvera des images de pierres expliquées chez le pere Lambert (1900), pour I'Ile des
Pins, et dans les planches illustrant les Notes d’ethnologie de Maurice Leenhardt. Les

Ci-contre. La corbeille construite en haut du poteau contral de fagon a recevoir, a travers
le toit, la partie inférieure du faitage sculpté, panier qui regoit aussi, symboliquement, 1’ap-
partenance de la lignée concernée, 1ézard, ou autre animal, mais aussi phénoméne
atmosphérique ou plante, appartenance qui représente la collectivité des morts de la lignée,
et que I’on prie au bénéfice du groupe de descendance, alors que les individus prient direc-
tement leurs morts. Tiaoué, Koné. Photo J. Guiart 1949.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



80

centaines de pierres accumulées dans les musées, dépourvues de documentation, ne
sont d’aucune utilit€ scientifique. La fin du texte explique ici comment on peut
décider de donner une telle valeur a une pierre qui attire par sa forme, la faisant
confirmer par le moyen d’un réve divinatoire. Le détail des événements au cours des
mouvements messianiques de 1’immédiat apres-guerre apportera nombre de
confirmations de cette possibilité de sacralisation d’une pierre existante, ou de déci-
sion de sa découverte en tel lieu, ce qui réduira a néant les décennies d’efforts
missionnaires pour détruire la fonction des pierres efficientes.

Bwesou Eurijisi, Cahier n° 4, traduction par Maurice Leenhardt

N. B. Comme pour le texte précédent, l'analyse de contenu de cette traduction,
en la comparant avec le texte vernaculaire original, et l'analyse des réflexions laté-
rales de Maurice Leenhardt, montre qu'il s'agit la d’un texte obtenu tot, ou ce dernier
a trouvé une part de ce qu’il ne savait pas alors, la traduction et les commentaires ne
comportant nulle part les vues plus systématiques qui se sont constituées par la suite,
ce texte se situant ainsi bien avant 1917 ; il est en effet antérieur a la stabilisation du
systéme de transcription de la langue ajié, et donc & la traduction de I'Evangile dans
cette langue par Maurice Leenhardt : les mots vernaculaires ont été rétablis dans
lorthographe des Documents néo-calédoniens, quoiqu’en corrigeant aussi quelques
rares graphies bizarres dues a la mauvaise oreille de Maurice Leenhardt (Bwewa
remplacant Boexua). Les perches sont utilisées pour déterminer des sections a l’inté-
rieur de I’allée et a I’occasion des commémorations funéraires (pilou). On notera que
le terme moaro couvre aussi bien le groupe social, ici groupe de résidence, que la
grande case ronde et haute qui en est la traduction physique. Cette construction
monumentale est a la fois celle du chef, dont le symbole est plus précisément la hau-
teur et la rectilinéarité du tronc en bois de houp qui a donné le poteau central, mais
ot le chef ne vit pas, ceux qui 'y couchent et mangent pouvant étre des anciens du lieu,
par moments, ou des visiteurs pour le temps de leur séjour. La case est celle du chef
par dénomination, pas par fonction effective. Elle s’identifie par contre au moaro que
le chef, I’ainé théorique, orokau, représente aux yeux de tous. C’est une fois mort que
le corps du chef réintégrera la grande case, qui devient alors véritablement la sienne
et est alors abandonnée par les survivants, sauf par les deuilleurs, avi, pour le temps

Ci-contre. Le chef Mindia Neja de Neweo (Néouyo) a Maré, chez le pasteur Philadelphe
Delord, ou il avait accepté d’aller pour se désintoxiquer, poussé chez lui a boire par le
commergant européen Bozon-Verduraz. Cliché Musée de I’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



81

ms gratuitenent a votre disposition
par Ww. | eangui art. org



82

affecté a I'accomplissement de leur fonction provisoire.

«Ils arrivent le soir en courant avec les sagaies et criant : «Cowi,
cowi, cowi, cowi ! », avec eux les hommes avi (qui portent les grands
chapeaux' et sont l'image des morts), ils lancent les sagaies et des
pierres de fronde contre le moaro, une herbe de guerre a été attachée a
une des conques de la fleche faitiere, pour étre préte aux coups, si un
malin I’atteint, ce sera fatal & un homme de ce moaro, ’'un d’entre eux
mourra. Ils se retournent et se partagent en deux sur 1’allée, pres du
moaro pour les vieux, les peres et les grands-peres, dans 1’allée pour
ceux qui vont danser le pilou, a I’autre bout pour les jeunes qui vien-
nent d’étre circoncis. Un de ceux qui les conduisent monte sur 1’échel-
le a ramer les ignames et se met a discourir ; apres le cri modulé (rhia)
du début, il dit les noms des ancétres de ceux qui font le pilou (autour
de lui). Les circoncis avancent en formation et faisant le pas de guerre
(ko ne jouvara), les avi en font de méme, jettent leurs chapeaux et font
tomber leurs cheveux, retournent a I’autre bout et celui qui parlait a
fini. Les vieux répondent en appelant encore les noms des ancétres des
circoncis. Les circoncis (kamai) en effet sont leurs enfants, ils appar-
tiennent au méme moaro, les deux discours (vivaa) sont identiques.

Le viseno: monte sur I’échelle a ignames (pévoro), lance le rhia
et continue, courant et se démenant de droite et gauche, arrétant, recom-
mencant. Le viseno parle toujours malgré le bruit du rhia, les hommes
trépignent ; le rhia finit en répétant cinq fois : ni ka ika ike ike ika, le
viseno descend. Alors le chef monte a I’échelle a ignames et dit:

«Ei ! go cei govui ma gove tovea kwere mebo toma xei bwi ma
poemi maxe a g6 mwa i paa Ori Kace ma Sesawi ma Pwayeri ma
Kaunemwa Kairi Homayé me Jivuino ma Koépiemeémi Pware ma Jeno,
Susa ma Medeo, Nane ma Kosa toroina, Neowau gwa é ma Pwasese
ma Kariixe ma Sare Kandé ma Mwaimoru. Go cei ma avui karoti ma
de bui ma ka kuru soveolue péeci pa pavarié nya ma Para pova re e ge

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



83

“"ﬂ'l"‘.r_‘_' 7
¢ s

la récolte, en train de tirer une tubercule s’enfongant profondément dans le sol, a la main pour
ne pas la briser, apres avoir utilisé une «barre a mine» plantée aupres dans le sol et une pelle a
long manche. Le fait qu’elles soient seules signifie probablement qu’il s’agit d’éleves de la
mission de Do Néva, récoltant dans le champ appartenant a la mission. Photo Rey-Lescure, cli-
ché Musée de I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



84

kui. Ase ve mai nedaa xina.»

«Je dis et je monte, kweremebo (sorte de guépe) qui se pose sur
’arbre bui et I’araignée poemi qui tombe du haut de la maison (g4, inté-
rieur en haut) Kace ma Sesawi . . » (la guépe et l'araignée sont nuisi-
bles, que ce moaro soit ainsi aux autres hommes ; elles sont des pe vise
kiri, pour raconter un apologue ; Karoti, bois sculpté planté pres des
morts, cf. Leenhardt 1930, p. 153).

Wesara. Quand le mort est dans I’arbre, on plante aupres un karo-
ti auquel pendent des awa, etc., pendant quatre jours on va visiter le
mort, puis I’on plante a I’entrée du chemin un bois sculpté wesara. On
y attache awa, (un paquet d'herbe) bawe, herbe signe du chemin passé,
jao, herbe (qu'on met aussi vingt jours aprés la mort a l'entrée de la
case du défunt). Ce wesara ferme 1’entrée du chemin vers le mort (so
ve jou, frapper pour disparaitre). Au moment du pilou, on ira enlever
ce bois, démolir le lit, prendre le crane, laisser ou ranger les os, rame-
ner le crane et les bois, ¢’est pourquoi le chef dit qu’il regoit ces bois
qu’on a enlevés.

Apres la mort, il y a deux festins, bwéni, cing jours apres la mort,
bwéjasere, au vingtieme jour, festin qui expédie 1’esprit dans la forét .
Bweamwa. Au vingtieme jour, sur ’emplacement de la case
détruite d’un mort (détruite aprés sa mort) pour interdire 1’acces au
bweamwa, un avi attache a un bois planté sur le bweamwa, I’herbe jao.
La femme du mort, son frére ou oncle maternel (kanya) y plante une

Ci-contre. Chambranle de porte sculpté dans le style de la vallée de Houailou, avec les
motifs des oreilles en bas-relief, les yeux pédonculés et les narines éversées ; les losanges
en série verticales sont définis par une double succession de demis heptagones concentri-
ques en relief (voir le chambranle illlustré par M. Leenhardt 1930, pl. 12-3 et ci-dessus,
page 75). Fonds de la Chambre de Commerce de Marseille, collection du colonel Pelletier.
Photo atelier municipal de reprographie, Palais du Pharo, Marseille.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



85

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



86

Modele de pirogue de haute mer ancienne de la Grande Terre (voir Leenhardt 1930, pl. 14-
2). Les voyages par mer allaient régulierement aux fles Loyalty et au Vanuatu. Musée
d’Histoire Naturelle de Toulouse, cliché Musée de ’Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



87

igname ou autre plante (alimentaire) suivant la saison, et ne retourne a
sa plantation (depuis le jour de la mort) qu’apres. Ensuite le bweamwa:
est abandonné. Défense d’en approcher sauf pour 1’oncle maternel
(kanya). Si on fait venir les kanya dans la tribu, on plante quand ils
viennent, a coté du bweamwa, un bois sur lequel est attachée une igna-
me, ainsi qu’une plante qui ne meure jamais, jero (= arc-en-ciel) ; le
repas a cette occasion : bwé jemama.

(Bwesou digresse dans les détails de la mort, parce que le pilou
sona est un détail du pilou de fin de mort. Le chef qui répond plus haut
ne fait pas allusion dans son discours aux jeunes gens qui sont la, mais
aux bois rapportés du mort).

On ne met pas le sona (étui pénien cérémoniel) dans un pilou de
fin de mort. Dans le festin, il y a la part de chaque moaro. Le kamai,
le jeune homme a qui I’on a mis le sona, pose ses ornements, son pre-
mier sona attaché derriere, il en reste encore un autre qui tient en I’air
son membre, et va déposer le tout sur une natte étendue au-dessus du
bwé de ses kanya ; s’il y a plusieurs kamai avec des kanya différents,
chacun va au bwé de ses kanya respectifs. Un orateur de la famille alors
donne (pawire) ces choses aux kanya. 11 dit :

«Okare lewi pé erevea sona re e rhowowiri to neva pai paale nya
ma pai paa 0ri nya ma pai pa padi nya re rhowowiri sona ro neva re
ceki pai ve siit ma oro (arbre a latex) ceki ta sawi ma to au, céki wi na
poe ma puru e tei dexa nedaa ma tei dexa go é»

Le kanya répond :

«Go cei lewi awa ma koé mbe ma jere ma mio ma jerée ma ano
lewi kuru sona ma mawe ro kowi pamara nya re gowe naa. Céeki be to
sawi ma to au ka mu ne no ma jou (jou, qui est bon, aisé) ne weye i pa
pa pova xié ma pa pa morua xié toa ma tore mi.»

(kuru, bout de canne a sucre qu'on plante, germe, rejeton : kuru

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



88

wara, kuru ura, kuru sere, kuru éwe, suite vivante, continuation de vie :
kuru me ; les lewi qu’on donne au kanya, ils sont un rejeton, une suite,
du mort ; kuru sona, suite du sona : les présents donnés au kanya a [’oc-
casion du sona).

Les kanya prennent les présents, ils en avaient sur leur natte, (et
rendent) par d’autres plus petits. Et on mange. Le pamara kamai (le
neveu utérin circoncis, collectif traduisant ici un singulier) revient
manger avec les avi. Sur ces temps, le kamai ne peut aller au buruse
(emplacement du four), il est toujours au ka moaros avec les avi.

Au moment du virhei, partage de la nourriture, le pilou sona étant
un pilou pe me aussi (fin de mort), les kamai et avi suivent le kamo ka
virhe et répondent a ses discours par des Ei !/ La distribution finie, les
avi retournent aupres du bwé des kanya du mort dont c’est le pilou, et
s’y trouvent avec ces kanya qui apportent de 1’herbe, etc., pour recou-
vrir leur part et la garder jusqu’au lendemain. Un kanya ou grand-pere
(roi kanya) maternel lui coupe (a un avi) une meche de cheveux et la
laisse tomber dans le bwé. Pas de paroles.

Apres cela, c’est mama, ce n’est plus tres sacré (arii), I’avi se fait
couper les cheveux par un homme quelconque, et retourne au ka moaro
sans son chapeau, reprenant sa vie d’avi jusqu’au bwéni, cinquieme
jour. Le cinquieme jour, il ira se baigner avec le kamai, a 1’aurore, et
dans I’eau, I’avi enléve au kamai la feuille de rho qu’il avait sur son
sona pour faire gonfler le gland. Ils sortent de I’eau, et aupres du feu
I’avi lui tient la verge avec des feuilles de bananier kwarhiwi pour la
dégonfler de son enflure (afflux de sang) provoqué par le de rho. et lui
attacher le vrai sona qui pend. L’avi a mis de I’eau dans les feuilles de
kiwe ou de bananier, avec des herbes choisies, il prend des pierres du
four et les y plonge, de fagon a ce que I’eau soit chaude, car I’eau froi-
de du bain n’a pas nettoyé assez, et il se frotte tout le corps et les mains
qui ont touché le mort avec les herbes. Il est nettoyé, purifié, du contact
du mort, son avi (état sous interdit) est levé.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



89

Pelle canaque. Une ligature y fixe un manche, qui sera tenu par I’homme debout, tandis que la
femme, accroupie, prendra a deux mains le dos de la pelle de fagon a pousser la terre vers le
haut et recouvrir la semence d’une butée (information recueillie par M. Leenhardt), Ce qui
implique que la culture de I’igname ne releve pas exclusivement de I’homme, tandis que celle
du taro ne releve parallelement pas seulement de la femme. Musée d’Histoire Naturelle de
Toulouse, cliché Musée de I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



90

Entre ce moment et le bwéni, le bwé «du cinquieme jour, il n'y a
plus rien de spécifique, c’est le nemére, on ne distribue plus de bwé,
vivres, mais on s’occupe au vipwa, un pour les hommes, un pour les
femmes. Sur un bois, chacun met ce qu’il veut : nattes, awa, etc., ou par
terre, mio 7, celui qui en veut un en apporte un en échange, et I’on
échange ainsi. On ne fait aucun travail, on sanctifie la terre en ne la tou-
chant pas, par solidarité avec les avi et les kamai, jusqu'au cinquieme
jour (Revoir).

21 Septembre. L’avi seul, ou un homme avec lui, attache le sona
au jue hae, au jour pé tu avi (faire sortir I’avi, fini) ou pé tu kamai. Ce
n’est pas le kwebo (racine de banian) ou sona, ou awa, qu’on honore,
mais son contenu (na do kwebd, we, e we na usui, parce qu’on le tient
caché).

Usage qui est un rappel de ce qui suit la mort. Quand un homme
meurt, on fait le bwé du jour ou il est caché (viusu) durant cinq jours,
ol ’on ne touche pas a la terre et ’on a un petit festin, un bwé sur le
bweweye, pour tout le monde, et bwé pour le padi, pamara, du mort, sur
le sere (allée de coté) et un dans le mwa cake pour le nya. Puis on
consacre de nouveau la terre cing jours, nouveau festin, méme proto-
cole. Cinq jours encore ou la terre est sacrée, puis méme festin, méme
protocole, puis cing jours encore et les avi et autres préparent le
bweamwa et plantent la plante en saison, igname, taro, etc., et alors tous
les parents peuvent aller cultiver. L’apres-midi jasere a nexo.

1. bwé sauburu ; 2. mébwéni tous les cinq jours pendant vingt
jours ; 3. et le matin ke wi ka pei (en piochant le bweamwa et 1’élevant),
puis l'aprés-midi jasere o nexo, des années apres : le pilou.

Puis les kavu, les pakere du mort disent aux avi : «Attention a vos
tétes, peignez-les de noir de bancoulier, laissez pousser ma duru kiva
mwabo (frappez pour vous un contenant de banian = chapeau), ceki

Ci-contre. Préparation d’un bwé, a Houailou d’apres le style du faitage. Bouquets
symboliques au sommet des perches (cf. Leenhardt 1930, pl. 16-1. Cliché Musée de
I’'Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



91

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



92

mwa tai (pour que contenant de bancoulier), (ka to ve koeru ae ka to
ve kwerua na mwa awa : que le banian soit dedans et en haut le awa,
qui est blanc, plus joli). Fini le deuil, jusqu’au pilou (de commémora-
tion) (la veuve qui pleure toujours son époux : na ja me a ye).

Au grand pilou, bain des avi et des kamai a quatre heures du
matin.

Puis I’avi retourne avec tout le monde et les tabous sur lui sont
levés, car comme pour le kanya, on ne pouvait passer derriere son dos
(si quelqu’un doit y passer, il I’avertit en lui disant : «Torua ! », L’avi
se leve, ou plutdt se prosterne, comme pour s’effacer, s’il s'agit de ses
jJeunes freres, jeunes sceurs, fréres et boru, ses neveux pamara). La
panya ne peut manger aupres de ’avi de son nemwi. Les pa beari *du
mort reportent aussi sur 1’avi leurs tabous sur le frére mort, ne mangent
pas avec lui, ne touchent pas a la nourriture qui vient de 1’avi, car,
quand notre frére portait de la nourriture venant de loin, nous n’y pou-
vions toucher. On pouvait cependant recevoir a la main de son vivant
des morceaux de nourriture (cuite). L’ avi bénéficie des tabous du frere
devenu mort parce qu’il a touché ce frere mort : défense de toucher a la
nourriture qui vient de 1’avi, de passer derriere son dos, etc., du vivant
du frere défunt, les plus jeunes ne passaient pas derriere son dos.

Tous les tabous observés vis-a-vis du défunt quand il était vivant
sont reportés sur 1’avi qui touche le mort.

Le wevana-ne mange pas devant son beau-frere, de méme si le
beau-frére meurt, son wevana ne mange plus devant 1'avi du défunt.

Car c’est I’avi qui fait la toilette du mort, le lave avec de I’eau, le
lave encore, le lave avec le meamoru», verse le (champignon) baru sur
le mort pour noircir son visage, pour qu’il pleure, ce que font les fai-
seurs de pluie-, par magie de couleur sympathique, de méme que les
liserons, nerepu pésoma, dont on recouvre le mort (siowi, p¢ sowi, ver-
ser au hasard ; sowi, verser avec attention a I’endroit voulu). Mais s’il
est mort en temps de pluie, e su mara ro xie, on lui met des plumes

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



93

Groupe de chrétiens protestants sur la Grande Terre, a I’intérieur d’un habitat et devant la
palissade protégeant ce dernier, avant le temps de Maurice Leenhardt. Photo attribuée a
Philadelphe Delord, cliché Musée de I’'Homme.

blanches sur la téte, le jour on attache autour des reins du jojo (feuilles
de bananier séches), ce qui est 1éger, temps léger, 1'avi met le méme,
etc.

On emporte le mort dans la brousse et le recouvre d’une natte. Si
I’on est pressé, par un danger ou autre chose, I’avi laisse un trou dans
la natte au-dessus de la figure, prend un bambou calédonien dont il
perce les nceuds en enfongant un bois pointu, le bambou a deux metres
au moins et par une extrémité il verse de I’eau qui s’écoule sur la figu-
re du mort, pour hater la putréfaction, matin et soir. Le cinquieme jour
on va couper la téte: (Neweo, Canala ; vallée de Houailou non ;
ailleurs?) puma, bois sous le menton, etc.

Donc I’avi participe a cause de cela des tabous du mort, il mange

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



94

la nourriture des sacrifices, la part donnée aux sacrifices au moaro du
mort et tous les intéressés lui apportent de la nourriture des sacrifices,
de peur que le mort ne se fiche. Le kamosari (cadet de lignée paralléle,
J. G.) sacrificateur d’habitude est toujours 13, tous les poendi (cadet de
la méme lignée,J. G.) du moaro sacrifient, mais parce qu’il y a un avi,
c'est lui qui mange. Il mange la part mise de coté pour le moaro. En
effet, le matin quand il fait encore nuit, les kavu - de la féte vont la, par-
tager la nourriture, et prélevent la part du ka moaro ; I’avi va au moaro
et la mange. S’il n’y a pas la un kamwaro, il en fait un au pied d’un
cocotier du bweweye ; il y plante un bois et marque ainsi non un autel
ka moaro, mais un ka ara é poaero=, ou I’on mange le sacrifice ; méme
le kavu ne s’en approche plus ; si un coco tombe, on le laisse pres de
I’arbre. Dans la suite des autres pilous, les avi ou autres suivent la
méme famille moaro vont aussi a cet arbre, consacré par un premier
avi.

Au quatrieme jour, apres le sana, ou virhei (proclamer les parts),
on recouvre le tout, puis on se repose ou danse so. Au matin, tous les
kavu vont prendre dans leurs tas respectifs une igname et un poisson
que I’on va donner a I’avi, ou a un autre, s’il n'y a pas d’avi, qui pour-
ra le manger au moaro.

(Partage nourriture dans le pilou, etc., a voir ci dessous : siuvu-
ru, rangées d’ignames et taros préparés pour étre pris au moment du
partage en bwe ; le premier jour les kavu font leurs siuvuru, c’est le
nedaa vinu ; le deuxieme jour, les invités, kanya etc., apportent leurs
ignames et leurs taros et les délient pour les mettre en siuvuru, c’est le
nedaa be suvuru ou vivaa sou cei suvuru).

A toutes les fétes intéressant la famille, (naissance d’un) enfant,
mort, ignames, médo, les sacrifices pé ma pe méu ne la concernent pas.
Si ’on s’absente, au retour, I’on apporte un présent kwavanas au ka
moaro, et s’il y a un avi, on lui dit d’aller le manger. C'est un kwavana
dans ce cas et non un é poaero avec un peu de danse ; au troisieme jour

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



95

ou dd, c’est le do bwé, partage, on prend les cannes a sucre, be dd, cou-
pées avec une coquille, ka e sa i pene karé, en morceaux de trente cen-
timetres, et y attache des feuilles de banian avec du pe somwa, le prétre
prépare tout cela puis I’emporte a son ka moaro. il les rapportera et les
disposera sur le bweweyer ol ils marquent la place de chaque bwé. Puis
on partage la nourriture. On appelle le weba, la foule, et on danse, les
kavu dansent prés du moaro, ou I’on marche en procession d’abord,
danse apres.

(L’avi est honoré parce qu’en lui est I’homme dont il est [’avi, na
kamo re na avi ne, dit Bwesou, et non [’homme mort ! De la le viconu
a l’avi, le tabou du dos, nourriture qu’on ne peut prendre de lui, etc.).

(L’avi na ara jaabi, les vingt premiers jours du mort, et les cing
Jours du grand pilou, c’est-a-dire qu’il ne touche pas (avec ses mains)
a la nourriture (jaabi, tenir un objet avec quelque chose qui en évite le
contact) ; elle est sur un bout de udo, me udo, nervure de palme coco-
tier, et il mange en portant tout a la bouche ; si les avi sont deux, trois
ou plus, une moitié peut toucher la nourriture, une autre non, la
premiere sert la seconde. S’il n’y en a qu’un, il faut qu’un pere, ou une
autre autorité le lui mette sur le me udo).

(Ka virhe bwé, homme ou famille consacré a garder le ka
moaro).

Qui est avi ? Ce ne peut étre un homme quelconque ou kamosa-
ris. Mais un pere, frére plus jeune, grand-pere pova, pwedi, murua, pas
parie, ni aucun nya (kanya, pamara), il faut que ce soit un du méme
moaro. S’il s'agit d’un chef ou autre grand, on donne des hommes (qui
ne sont pas nya, mais du moaro du mort par quelque bout) pour étre avi
aussi.

I1'y a avi aussi pour les filles de chefs et grands (chefs), pour les
meres et les femmes des freres ainés. Pour les meres, c’est le fils et le
petit-fils qui est avi, pour les femmes des freres ainés, les jeunes freres.

Si un pere meurt quand commence la fonction d’un avi d’une

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



96

mere, cet avi va aussi au pere, pere et mere sont réunis dans le méme
avi. Pour les filles du chef ou grand, un petit frere, jeune frére ou grand-
pere morua.

Mwa avi, chapeau de I’avi. L’avi n’a pas de femme. S’il est sur
le point de se marier, la femme attendra la fin de ’avi. Il ne peut com-
mettre adultere, ni coucher dans les petites cases, ni y entrer (mwa sari,
cases des femmes), il couche seulement dans le moaro. Les vingt jours
de deuil, il attache autour de I’o sona des feuilles de rho » (celles qui
s’appliquent sur le gland a la circoncision), ne sort qu’au mebweni, ne
se montre pas dans les intervalles, diminuant les feuilles du dixieéme au
vingtieme jour. Se passe d’une oreille a I'autre avec du noir de bancoul,
ou s’en barbouille le corps (pas plus haut que les oreilles, car ce noir
au contact avec les yeux fait mal ; la veuve d’un mort se barbouille
avec du noir de bancoul sur les cheveux seulement). Il recommence les
feuilles de rho au grand pilou, jusqu’au mebweni. La feuille de rho est
sona ne kasomere. Tous les hommes qui se sanctifient par un temps de
chasteté revétent leur sona de feuilles de rho.

Mais I’avi va a la guerre et fait les travaux des hommes. Pour les
cultures, c’est lui qui fait les premieres (privilége de chef,J. G.) et on
1’aide. Il aide les autres ensuite. Ne vi baye ro ka vi paa na avi na ki avi
ro moaro i kamo ka rhe, e na panyao, ceki pi mawe ne vipaa ma jo : il
s'agit du moaro kamosari Weva, le moaro qui garde les panyao et les
choses de guerre, va d’abord ’homme avi du moaro dont les pierres
intéressant la guerre en cours sont le totem, on lui remet la sagaie de
circonstance gardée dans le moaro, parce qu’il est chaste et sanctifié
consacré.

Kaku Neporo a été avi de son pere, le grand chef de Nekwe
Kavo. Ils étaient douze avi, un seul d’entre eux, un vieux a fait le
chapeau, I’influence des blancs a empéché les autres. Kaku seul man-
geait jaabi dégénéré.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



97

(Kaku — vivaa pour donner un nemu a propos d'un fondateur de
tribu)
Vivaa roi nemu ne kamo ka siwiri neva.

On attache un weo jawia et un wedaa (haches ?)» on le dépose
par terre et parle :

«Na tuowesioro karé ma pae wapere ma geve ye daa visa yé ma
viva pa mu wa, we de bome ki wi re na na ere ma no ne iia na ma vi
mwaciri to rou na na were no ro newa e»

«II est dans 1’ouverture du bambou et dans la liane a cordes et
vous ne le cherchez pas a tatons ni ne parlez stupéfaits a ce sujet, car
(le weo et son bouquet) voici la suite de cet homme quand il a parlé
autrefois la parole de ce pays (I’ceuvre qui le suit quand il a fondé jadis
la tribu) et le mwaciri dure toujours quand il a parlé de fagon a ce que
tout le monde vienne, dans sa bouche .»

«Pé vise kiri neva

Mwaciri re na to kdo ma na rhowiri bwawe ma na ere puxiirii roi
na pesa peviturhere no ma koi no sane na de pa kani vi u moru wele ka
sa ma peé pasase re ai avioi kamere kamo ria ro nepemwaciri re re na
ba vi to caxo roi barikwara mebo ma kere nedewi ma sirio ka vi tou ro
weye. Vane md kuruse na para kie ma kweia meu re na savesd ma kora-
dara no ma bweju rheau. Na vi umwa rhua na rharasui ne karé ma
petoma rua ka kwire ka dewi ne ka jovi nedaa, ma na kuru vi sa dna xie
ro bani pevi turhere neva, na kavitori abo xara jau ka rhévere ma sumi
kouxo ne ka ye kona ke ko ka sovi pe de jue roi nepa i ka rha mwa ma
luetu ro wewa ma teria nerho."

Pour exalter le pays

«Ce mwaciri 1a reste a porter les armes et replie les fougeres et la

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



98

pierre de discorde y donne le frisson de frayeur et elles ont lié la parole
mauvaise toutes les générations qui enroulent la vie du trou du doigtier
qui frappe et de la pierre de guerre sese qui dit parler aller manger une
fois I’homme en bas au fond de ce mwaciri 1a (I’ennemi) qui a toujours
comme seule barriere des guépes et des araucarias de la brousse et sirid
(hache) qui entre (coup) dans le chemin. Il dit son nom et son pays en
machant sa langue (par la colere), les kie courent et les hommes forts
(kweia meu, kweia, irrésistibles) a 1’instant (re) courent en faisant cla-
quer I’eau et arrivent le regard clair sur le vide au bord du récif le plus
long. I’étincellement du soleil s’éléve en maison (en voiite), I’herbe qui
fait éclater le jour dresse la-haut le chasseur de nuages, il couche, appli-
quant sa bliche contre le bwi qui bouleverse le pays (I’ennemi est éten-
du raide comme une biiche du foyer contre le bwi », arbre signal de
guerre), il fait sien les mouvements ayant en lui le jau » qui va juste et
donne le sumi (démangeaison divinatoire) pour qu’arrive I’événement
heureux (kouxo) a celui qui ira pécher 1’assaisonnement (ké) de la
marmite (qui ira tirer un homme pour accompagner l’igname dans la
marmite et qui est semblable au vent qui agite les feuilles et qui dévas-
te les maisons, comme dans un champ de bataille ou au vent de cyclo-
ne, SSE), qui brise les masses de feuilles de jue (herbe de montagne)
sur le champ de bataille de la dévastation de la maison (par le vent) et
I’alizé en haut de 1’espace et en bas sur la mer (sous [’action du vent,
les herbes s’entremélent par le haut de leurs tiges, présentant ainsi de
petites masses d’herbes).»

Notes

1 Chapeaux : les hautes constructions au-dessus de la téte, agrandies au fur et a mesu-
re de la pousse des cheveux des deuilleurs, et constituées de longueurs d’awa, étoffe
d’écorce réalisée a partir d’écorce interne de mdrier a papier et par battage humide
exécuté par les femmes, avec un battoir en bois dur confectionné par des hommes a
leur usage. Ce battoir est également utilisé comme plantoir a taros, ce qui construit
déja le début d’un intéressant systtme de symboles sexuellement ambigu. Les

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



99

deuilleurs doivent laisser pousser leurs cheveux et leurs barbes jusqu’a la fin du deuil.
Le turban d’awa doit donc indéfiniment s’agrandir, en plus qu’il arrivait que la barbe
soit enfermée dans un panier, lequel est parfois un motif de sculpture, en particulier
dans la zone qui s’étend de Houailou a Bourail et descend jusqu’a Paita.

> Le viseno : le terme indiquant la harangue préliminaire recouvre aussi a celui qui la
présente.

s Karoti : perche de deuil (ML). Les perches votives, en cceur de bois de fer, hautes,
plantées en terre, correspondent a des autels en ce que des bouquets symboliques y
sont attachés a des moments précis, pour signifier un message non verbal, destiné au
monde des dieux et des morts, mais lisible aussi par I’ensemble des vivants. Ces per-
ches peuvent étre sculptées de la représentation d’un bouquet de paille entourant la
perche et cintré en son milieu. Il n’est pas clair ici s’il s’agit a ce moment du wesara
ou d’une autre sculpture, destinée elle aussi a étre plantée individuellement dans le
sol. Le commentaire de M. Leenhardt dans son Vocabulaire et Grammaire de la
langue Houailou, 1935, reprend textuellement les informations données ici par
Bwesou Eurijisi.

+ Bweamwa : le tertre, le fondement sur lequel est posé la grande case, fondement
aussi du groupe de descendance et de résidence, moaro, dont I’existence est symboli-
sée par cette grande case. Le bweamwa est le lieu ot le mort était abandonné, sur le
sol, dans un volume, la grande case, destiné a se désagréger et a s’effondrer sur le
cadavre, apres avoir été en partie démoli au cours du rite du jedo, ou les parents
maternels détruisent les biens du mort, coupent ses arbres fruitiers et s’emparent de
tout ce qui est transportable (sculptures, pirogues, plus tard voitures, bétail).

s Ka moaro : emplacement, a I’arriere de la grande case, dévolu aux activités rituelles
assumées par les deuilleurs ou les prétres, cadets du moaro affectés a ce service, lors-
qu’il y en a le besoin. Ce lieu, dont I’importance ne saurait étre trop soulignée, com-
porte au moins un emplacement de foyer, avec trois pierres dures enfoncées dans le
sol, afin de pouvoir prier au-dessus de la vapeur montant d’aliments particuliers, secs
ou mous, liés au soleil ou a la pluie, aux cultures de tubercules ou aux fruits de la mer,
cuits dans une marmite en terre cuite, entiére ou fond de marmite ancienne au col
cassé. Il s’y ajoute des perches en cceur de bois de fer, toujours rectilignes (celles qui
ornent le devant de ’entrée de la grande case peuvent étre tordues en diverses direc-
tions) et diverses sculptures anciennes placées la pour étre conservées et respectées
par tous (cf. photo par Devambez page 61). Ce lieu apparait devoir étre a une distan-
ce relative de Iarriere de la case. Il est son arriere symbolique, mais la description de
Maurice Leenhardt ne doit pas étre prise a la lettre, étant donné le témoignage des
photographies dont nous disposons, ou I’arriere immédiat est une cour ot ’on vit.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



100

L affirmation de départ vient de Bwesou. Bien sir, des lors qu’il y a deuil, la case
étant abandonnée, ’arriere immédiat devient sacré, et 1’on ira vivre dans d’autres
cours.

s Bwé : tas d’ignames et de cannes a sucre, constitué par les apports successifs des
familles liées entre elles a I’intérieur du méme groupe de descendance et de résidence
(au nom du premier, le groupe de descendance), et qui est destiné a étre défait et par-
tagé entre les membres du groupe récipiendaire. Il y a des bwé de toutes les dimen-
sions, selon le cas et le nombre de participants. Le mot désigne a la fois le tas de
vivres et ’occasion pour laquelle il sera établi. Ce serait donc le meilleur terme
général pour qualifier la cérémonie de commémoration funéraire, en ce qu’elle peut
étre a divers niveaux et d’importance variable. Les bwéni sont les périodes de cinq
jours qui s’écoulent entre les différentes parties de I’ensemble rituel, si longtemps
qualifi€ a tort de «pilou» ( de pwalu en langue cémuhi).

7 Mi¢ : monnaie de perles de coquillages (Leenhardt 1930 et 1939). La technique de
fabrication a été décrite par Maurice Leenhardt, qui ne dit pas que, comme pour les
hache-ostensoirs, elle ne comporte aucun nceud, a ’exception d’une monnaie parti-
culiere de la vallée de Hienghene qui est diffusée dans le nord de I’fle. Chaque perle
est obtenue a partir d’un seul coquillage de la famille des Conus, dont le cone est brisé
et le disque restant usé avec patience par frottement humide sur une pierre plate. Le
montage comprend, a la téte et a I’extrémité, une longueur de tresse en «poil de rous-
sette», et a la téte, des pendeloques de nacre pisciformes. Ces monnaies sont dites
blanches, ou noires, relativement larges, quoique toujours plus légeres que les perles
du nord de la Mélanésie, taillées elles dans du tridacne au moyen d’un pergoir a
volant. La monnaie blanche est destinée aux échanges familiaux, naissance, mariages,
morts. La monnaie noire est celle qui accompagne les propositions d’alliance en vue
de la guerre, ou une demande, alors secrete, suggérant I’exécution d’un individu par-
ticulier. Les monnaies sont présentées sur une natte fine, les longueurs arrangées
parallelement et jamais croisées, ce qui annoncerait une mort dans le groupe. Elles
peuvent aussi étre présentées entre les bras ouverts, écartés, en respectant le méme
interdit. La monnaie noire destinée a obtenir la mort d’un homme sera présentée en
spirale.

s Noir de bancoulier : la noix de bancoul, grillée sur le feu, donne une huile siccative,
ce qui oblige a éviter d’en passer sur les yeux qui en seraient brilés..

9 Pa beari : les vieux, terme respectueux s’appliquant aux ainés.

v Wevana : la marche, celui qui marche, le visiteur. M. Leenhardt dans son
Vocabulaire 1935, dit : la marche devant le voyage. La compréhension de ce qu’il
désignera sous le terme de «verbe d’état», c’est-a-dire la substantivation du verbe

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



101

dans sa forme transitive aussi bien qu’intransitive, viendra a 1’occasion de la
publication de ses Langues et Dialectes de I’ Austro-Mélanésie 1946.

i Meamoru : liseron, Liliacée dont chaque tige fait bouture, d’ou symbole de vie.
Envoyé en message de naissance aux utérins. Utilis€ dans tous les actes de propitia-
tion des ascendants. Plante symbole, son nom signifie : ouverture de la vie (Leenhardt
1935). Le meamoru intervient non seulement au cours des récits mythiques, mais est
fixé a une perche de propitiation a la naissance, par le grand-pére maternel ou 1’oncle
utérin, chacun a son ka moaro particulier, ainsi que lors de 1’ouverture du nekare arii,
le panier sacré (en réalit¢ enveloppement de nattes anciennes), qui se fait non
seulement sur une natte neuve, mais sur un second lit de meamoru.

2 La pluie provoquée par les faiseurs de pluie est symboliquement constituée des lar-
mes des morts, que provoquent aussi le noir de champignon boru passé sur le visage
du mort, une des manieres non verbales, ou partiellement non verbales, de propitier
le mort et provoquer les effets de sa bénédiction.

1 Téte du mort coupée : la téte est en réalité 6tée sans effort, jamais coupée, a la fin
du processus de putréfaction, sur lequel veillent les deuilleurs, I’accélérant a 1’occa-
sion par différentes techniques Ce soin particulier est général en Mélanésie, le crane
faisant toujours 1’objet d’un traitement spécial. La responsabilité d’aller prier les
morts devant les cranes secs est la responsabilité d’un cadet du groupe de
descendance. Chaque personne peut cependant prier en privé ses morts, et c’est cela
I’institution la plus durable de la société et de la culture canaques..

1+ Kavu : le terme «maitre», proposé par M. Leenhardt, contraste heureusement avec
la mise, par les Européens, du mot «chef» a toutes les sauces. Il I'utilise a la fois pour
le «maitre» du lieu, celui qui est debout, ka to, que pour la traduction du mot kavu,
par maitre d’autre chose que d’un lieu. A défaut de précision, le recours ici au mot
kavu implique que soient présents tous les maitres, ceux qui représentent 1’addition
des moyens que s’est donnée la société canaque pour assurer la maitrise de son
environnement : les «maitres» de 1’igname, du taro, de la canne a sucre, du bananier,
des 1ézards, des hiboux, des poules sultanes, de tel ou tel poisson, du vent, du soleil
et de la pluie, de I’océan qui se brise au grand récif, etc. Il ne s’agit pas la des orokau,
des ainés de chaque lignée, mais de cadets qui ont en charge les rites de propitiation
spécialisés. A cela s’ajoute le kavu neva, censé étre le représentant de la famille la
plus ancienne dans le pays (neva : le pays aux limites d’un horizon restreint par les
barriéres montagneuses et coupé par le cours des rivieres), ce qui est une notion toute
relative. Selon les lieux il y en a, ou il n’y en a pas (les plus anciens ont pu étre chas-
sés, détruits par la conquéte ancienne, aussi bien que par la répression militaire
moderne), et dans tous les cas, les kavu sont aussi orokau pour leur propre lignée. De

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



102

sorte que 1’opposition, et la complémentarité, théoriques, entre orokau et kavu,
doivent étre constamment relativisées, et examinées cas par cas, pour ne pas tomber
dans un piege simplificateur de la réalité sociale.

5 Poaero, pwaero : priere par-dessus la vapeur d’une nourriture, ou d’un mélange de
nourriture, cuite dans une marmite en terre cuite de petite taille, ou le fragment du
fond d’une poterie ancienne cassée. Ce texte est une des rares indications expliquant
que cette nourriture peut étre mangée par le prétre. Les fonds de poteries trouvées
archéologiquement a 1’flot Koniéne, et dont le prétre était un Wabealo, préservés par
un raz-de-marée dans leur état original, contenaient pour 1’un de la nourriture végéta-
le exclusivement, et pour 1’autre un mélange d’aliments végétaux et de fruits de mer
(Guiart 1992), mais le volume en était faible.

v Koavana : présent de la marche, que I’on donne en arrivant et dont I’acceptation
assure I’hospitalité vis-a-vis du visiteur. Ce présent est aussi di au bao ou au rhoka-
mo de I’hdte, en particulier par ce dernier lui-méme au retour d’un voyage (pour la
sanction de I’oubli de 1’offrande au ka moaro, cf. «La mort de Nepobwekaso», récit
de Bwesou Eurijisi : Guiart 1994).

7 Boeweye : I’allée large qui se déroule d’amont en aval, a partir du boeamoa, du ter-
tre supportant la grande maison ronde et aboutit a une plus petite case ronde, quoi-
qu’encore monumentale, affectée en principe au grand-pere paternel de 1’orokau
régnant. Cette allée est bordée de cocotiers placés en ligne. Deux contre-allées, une
de chaque c6té, moins larges, sont bordées par des érythrines, dont la floraison la
deuxieme quinzaine de novembre indique le début de ’année canaque, date a partir
de laquelle on calcule, de dix en dix jours (dix jours = 2 fois 5, cf. supra la notion de
bweni), tous les événements collectifs a venir. L’ensemble des constructions et des
allées, les parties monumentales et les parties privées, dominées par des pins colon-
naires plantés a la construction des tertres principaux, constitue le mwaciri, que M.
Leenhardt a traduit comme le «séjour paisible». L’inconvénient de cette notion, sim-
plifiée a I’envie par les commentateurs ultérieurs, est qu’elle implique une pérennité
qui n’est pas inscrite dans la durée de la société canaque, sinon dans une vision
globale a I’échelle de la région. Les individus et les groupes ont beaucoup bougé en
cinq millénaires. Tel mwaciri a pu étre édifié par un groupe, parti ailleurs et rempla-
cé par un autre, I’événement ayant pu se répéter des centaines de fois, les tertres étant
réutilisés ou non selon I’ancienneté et/ou la proximité de descendance des morts
connus ou inconnus, qu’il convient de respecter et autant que faire se peut, de se pro-
pitier. Il s’ajoute a cela que la tradition de 1’allée centrale et des contre-allées n’est
visiblement pas la seule en Nouvelle-Calédonie. Bwesou Eurijisi, et tous les groupes
auxquels il est apparenté ou alli€¢, ont pu &tre les supports privilégiés de cette tradition

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



103

particuliere, que ’on ne trouve plus aux iles Loyalty, ou les tertres n’ont pas de raison
physique d’exister, la nécessité de drainer le terrain attenant a I’habitat n’étant pas
présente sur des terres coralliennes exhaussées et poreuses. Nous avons de nombreux
témoignages, et méme physiques, de I’existence de places centrales plus ou moins cir-
culaires ou mieux ovales, autour desquelles s’ordonnait 1’habitat, aussi bien dans les
Pamalé que dans la région de Poum. Ce qui est la tradition mélanésienne générale.
Celle de I’allée serait alors une spécialisation secondaire, apparemment née sur place,
de méme que I’apparition de la hache-ostensoir et de quelques autres traits culturels.
s Kamosari : terme traduit par «sujets» par les auteurs européens ou les Canaques par-
lant a des blancs. La vision mélanésienne est qu’il s’agit de membres des lignées
cadettes, ou classées comme telles, qui n’appartiennent cependant pas a la chefferie
proprement dite, c’est-a-dire aux lignées ainées et puinées de celle-ci. Les kamosari
constituent le peuple, ba, qui rythme par le battement de ses pieds et le bruit sourd de
ses répons le discours du chef monté sur le «bois». Ici le «bois» est I’échelle a ramer
les ignames.

v Rho : plante a larges feuilles, appliquées sur la téte a la naissance, et sur le gland
apres I’incision du prépuce (ML).

» Wedaa : la réponse a l’interrogation se trouve dans Leenhardt. 1935 : wedaa 2,
arbrisseau dont les feuilles entrent dans la composition du bouquet du weo, dans le
deuil des kavu, les maitres des villages.

2 Bwi : arbrisseau, symbole de guerre. Le bouquet de guerre est fait principalement de
son feuillage. Si I’arbre pousse prés d’une pierre sacrée, il sera sacré aussi. On dépo-
se a son pied les herbes de guerre, et pour les cultures, I’igname d’espece estimée
(ML).

2 Jau : devin. A pour fonction de désigner les coupables, retrouver les hommes ou
objets perdus, interroger I’avenir. Le terme jau n’est pas de Houailou, mais de
Ponérihouen. Le jau a Houailou parle la langue paaci. Dans le Nord, il parle la langue
d’Oubatche. Il opére en urinant (goutte a goutte), en tirant sur une herbe ou en ayant
recours a I’observation du cheminement des fournis noires par rapport a un obstacle
(ML).

Ce texte, donné ici tel quel, in extenso, mériterait une analyse
détaillée, en le confrontant avec d’autres textes du méme auteur, qui
reprend les mémes themes dans d’autres cahiers en donnant des infor-
mations complémentaires pour les lignées qui lui sont les plus proches,
sinon parfois pour d’autres plus éloignées. Cette analyse devrait

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



104

prendre en compte a chaque fois et I’ordre des mots, et en particulier
celui des noms propres, car cet ordre est a chaque fois pertinent dans ce
type de texte ou il y a toujours une part d’implicite a découvrir, qui
releve facilement des statuts comparés des lignées en cause, aussi de
celles sous-entendues, soit parce que 1’allusion est évidente au lecteur
canaque, soit parce que les citer obligerait a des mises au point que
I’auteur préfere éviter. L’ordre des themes dans le discours de I’auteur
est tout aussi intéressant a relever. Il convient d’en chercher la cohé-
rence et de I’expliquer.

Les avi participent aux travaux des hommes, mais le sculpteur de
masques et I’organisateur de cérémonies de commémoration funéraires

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



105

Ci-contre et ci-dessus. Deux vues du cercueil de chef du musée territorial de la Nouvelle-
Calédonie, Nouméa. Il est composé de pieces entiéres et de morceaux de chambranles sculptés
originaires de régions stylistiques différentes, Poindimié pour le couvercle, Touho-Hienghéne
pour les cotés. Il pourrait donc s’agir d’un fils de la chefferie Bwaxat de la basse vallée de
Hienghene. La fabrication de cercueils, en général des caisses placées sur des branches de
banian, correspond a I’invasion de la brousse calédonienne par des cochons et des chiens sau-
vages s’attaquant aux cadavres posés a méme le sol. Photo réalisée a la demande du pére
Patrick O Reilly par le Studio Gaéta, Nouméa.

qu’était Bwesou Eurijisi ne lie en aucune facon les sculptures au travail
du deuilleur, ou des deuilleurs, bien nourri(s) par le fruit des sacrifices,
et dont la vie, au début relativement recluse, et de moins en moins
recluse au fur et a mesure que le temps passe, n’a jamais été décrite
avec autant de précision. Une photographie publiée dans Leenhardt
1930 montre un deuilleur servant de courrier a pied pour la poste colo-
niale.

Les morts ont été hissés dans les arbres depuis le lacher d’un
couple de porcs, depuis devenus sauvages, par le capitaine James Cook

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



106

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



107

a Balade, ce qui a obligé, par la prolifération des porcs, et par la suite
aussi celle des chiens sauvages, a passer d’un cadavre laissé 8 méme le
sol a un cadavre placé dans un arbre, dans des nattes, puis dans des cais-
ses, dont les rares fameuses biéres constituées de morceaux de
chambranles cousus ensemble (voir p. 104 et 105).

Ce qui est par contre le plus intéressant ici est le lien établi entre
le deuil et la circoncision, c’est-a-dire entre la mort et 1’accession a la
possibilité de procréer. Maurice Leenhardt I’avait repris, brievement,
dans sa description du «pilou». L’ambiguité fréquente des systémes
symboliques canaques — la mise en oppositions simples ne suffit
jamais pour en faire le tour — se marque ici une fois de plus par I’am-
biguité de la fonction de deuilleur, a la fois vis-a-vis du mort et des jeu-
nes circoncis, a qui on ouvre la pleine fonctionnalité de leur organe
sexuel en les reconnaissant comme futurs géniteurs. Cette ambiguité est
mise en lumiere ici telle que Bwesou la relate, pas telle que I’'un d’entre
nous aurait pu I’imaginer. Il serait passablement dangereux de s’avan-
cer au-dela en ne respectant pas les garde-fous méthodologiques qui
s’imposent. La relation entre la capacité de création de la vie et la mort
d’autrui, ici celle d’un ancétre immédiat, se retrouve sous des formes
variables, parfois spectaculaires au possible (Iatmul, Marind-Anim),
dans I’ensemble de 1’arc mélanésien, aussi bien aux iles Salomon qu’en
Nouvelle-Guinée.

Un demi-siecle plus tard, un récit de la main de Waya Gorodé, assez long, écrit
en frangais, traite de la préparation du «grand deuil» canaque, la féte de commémo-
ration d’un mort, ot la société se joue a elle-mé&me les détails de sa propre structure.
Ce récit ne fait pas non plus allusion a une tradition affirmée spécifique a I’aire de

Ci-contre. L’ensemble des pasteurs servant sur la Grande Terre, aprés le temps de Maurice
Leenhardt. Le missionnaire en haut, au centre, est Rey-Lescure, neveu de Leenhardt, qui sera
lui aussi obligé de partir sous la pression de la droite coloniale. Il sera envoyé a Tahiti. L’école
industrielle de Do Néva, qui enseignait le travail du bois et du fer, sera alors fermée, ses machi-
ne-outils vendues, sous le prétexte que la mission ne devait avoir d’autre souci que de s’occu-
per des ames.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



108

langue paaci, a savoir de hisser le mort au-dessus du feu, le long du poteau central,
aussi pres que possible du sommet de la case (Boulay, La Maison Kanak, p. 103).
Cette indication serait vraisemblable, rappelant une technique ni-Vanuatu, au sud de
Malekula, pour accélérer la putréfaction du cadavre et faire que 1’on puisse lui oter
commodément la téte, sans la couper. Comme 1’auteur ne donne pas sa source, on peut
penser qu’il ait pris pour la réalité empirique une de ces images poétiques fortes qui
foisonnent dans les textes écrits dont nous disposons. Maurice Leenhardt, qui a sillon-
né le pays paaci a cheval dans tous les sens pendant vingt ans, et qui savait observer
et poser les questions pertinentes, n’en a apparemment jamais entendu parler et sur-
tout ne I’a pas vu, alors que ses notes manuscrites montrent qu’il regardait toujours ce
qui pouvait étre suspendu a cette hauteur, ce qui rend I’affirmation suspecte. Je suis
allé aussi partout de facon systématique, et si j’ai noté des variations importantes dans
le traitement du cadavre de place en place aux marges du pays paaci, aucune
information semblable ne m’a été donnée, et il n’y en a aucune dans le corpus en
langue paaci recueilli des mains de Pierre Pwérépwea, Philippe et Waya Gorode et
Eleisha Nebay. Tenant compte de la tendance de Boulay a généraliser, on pourrait
imaginer I’existence d’une tradition propre a une série de lignées ; il y a bien d’autres
bizarreries en pays paaci. L’enquéte reste a faire sur ce point en évitant les questions
orientées dont le libellé donnerait trop facilement la réponse éventuelle. En attendant,
ce point ne saurait &tre considéré comme établi, bien au contraire.

Waya Gorodé dit seulement ceci :

«Apres ’avoir enveloppé dans le balassor (étoffe d’écorce battue de racine
aérienne de banian) du poteau central de la case clanique, il (le deuilleur) prend son
bao (le cadavre) et le met sur ses jambes, comme autrefois quand il est un petit gar-
con qui apprend & manger. C’est cela le dernier privilege de 1’ainé qui vient de mou-
rir.» (Mon Ecole du Silence, p. 104)

Et plus loin, pour la destination définitive du cadavre :

«ls (les deuilleurs) travaillent minutieusement dans les secrets des bao ancé-
tres pour laver le crane, les os et les transporter sur le rocher le plus haut dans la forét
du pays.

La-haut, ils placent le crane sur le jovo, mais en bas, dans les fissures du
rocher, ils rangent bien tous les 0s» (Mon Ecole du Silence, p. 106)

Le mot forét est prononcé : il s’agit des petites foréts au pied des

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



109

Q’Mtn""’{ " - b s Sl Ny
Le pasteur Eleisha Nebay, grand-pére maternel de Mme Déwey Gorodé et éleve de Maurice
Leenhardt, en train de proclamer son vivaa, au nord de Touho, au village de Poyes, a ’occa-
sion de la remise de 1égion d’honneur au chef et ancien combattant Kowi Bwiliang, (Bouillant),
lui aussi éleve de Maurice Leenhardt (pour le texte de ce vivaa, voir Guiart 1992, en conclu-
sion du chapitre sur «I’aire paici et ses marges»). L’orateur parle pendant que les danseurs tour-
nent autour dans le sens contraire aux aiguilles d’une montre, et que s’active le groupe de ceux

qui rythment la danse. Photo J. Guiart.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



110

rochers verticaux qui parsément les crétes dominant les vallées du pays
paaci. L’habitat définitif du cadavre et du crane est ainsi le rocher, au
sec, qui peut étre atteint en suivant la ligne de créte montante, souvent
restée en savane, et sans violer la reégle absolue de ne jamais amener le
mort a traverser le moindre cours d’eau.

Les feux de brousse que les cavaliers qui nous accompagnaient allumaient
spontanément le long des sentiers de la chaine, et que nous tentions de leur reprocher
sans étre entendu, pouvaient s’expliquer de deux facons différentes. Il s’agissait de
périmetres appropriés théoriquement par le domaine public, et livrés en location & un
élevage européen extrémement extensif, périmetre que 1’on voulait rendre impropre a
toute utilisation. Il pouvait s’agir aussi du sentier des morts, qui devait étre laissé libre
et non recouvert par la végétation arborée spontanée.

La référence au jovo implique que les cranes soient posés non directement sur
le rocher, mais sur une vieille sculpture, le chambranle étant la seule piece qui puisse
ainsi se transformer en une sorte de plateforme (voir photographie prise par M.
Leenhardt a Gondé, page 59). Ce détail bien intéressant s’inscrit dans la symbolique
générale de la relation des chambranles sculptés, sur I’'un desquels on pose une série
de cranes et non un seul, avec ’aval, demandé par la priere, a la collectivité des morts.
Les connotations des faitages sont plutdt avec le coté vivant de la société — aux iles
ou dans les régions cdtieres, on utiliserait pour les morts des fragments ou des vieilles
coques de pirogues (comme dans une photographie prise a Yandé par M. Leenhardt
en 1938).

Waya Gorodé parle bien de 1’abattage des arbres, pour en faire la coque d'une
pirogue ou pour le poteau central, clé de voiite, au sens symbolique et technologique
a la fois, de la construction d’une grande case neuve. Aucune de ces deux utilisations
ne suggere de rechercher un arbre creux flotté. Or la construction d’une nouvelle
grande maison ronde implique non seulement la sculpture des jovo, chambranles,
mais celle des faitages et autres pieces sculptées secondaires, dont certaines a
Ponérihouen sont trés belles pourtant. Un seul arbre creux ne suffirait pas, puisque
pour la piece essentielle, le poteau central, on a besoin d’un arbre plein, qu’il faut bien
aller chercher relativement loin dans la chaine montagneuse — moins loin autrefois
lorsque les foréts primaires plus proches de la cOte, n'avaient pas été détruites en
conséquence de la pratique du nettoyage des paturages au feu par les éleveurs
européens. Waya Gorodé ne parle ni d’aller porter le mort dans la forét elle-méme, ni
d’en faire ramener le cadavre d’un arbre par les mémes deuilleurs qui ont porté le

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Fi .P a

-

¢

i

"l

Lo
5, 3

-~

i {
B
? \".
o

-
;
o

DAy 1Y L
L0 7 3;_‘{!!;_

h : . - - g I\
Allée d’araucarias. Couli, Sarraméa, 1938. Photo M. Leenhardt, cliché Musée de

I’Homme.

mort. Par contre, il nous livre les conditions de I’abattage d’un arbre sain, tout en
maintenant la forte image de la coque de pirogue représentant le corps social que 1’on
trouve dans les discours de son beau-pere et oncle maternel, le pasteur Eleisha Nabay

(Guiart 1964 et 1992) :

«Les dieux sont 1a pour aider a faire sortir la pirogue de la forét — les forces

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



112

i - = F X % . A
Structure d’un abri pour I’isolement des femmes qui ont leurs regles. La couverture en pla-
ques d’écorce de niaouli a glissé a terre. A droite, le gardien du lieu , devant lui une pote-
rie ovale ancienne, entiére. Tiwandé, Touho, 1938. Photo M. Leenhardt, cliché Musée de
I’'Homme.

invisibles viennent se conjuguer a la force des biceps aux bras de vieux faiseurs de
pirogues en forét.

Ceux qui s’attellent a cette tAche doivent suivre un rite, une régle, pour plaire
aux dieux de la forét.

11 faut respecter la forét, car les dieux kavu, ils regardent, veillent sur les leurs,
les arbres, les plantes, les fougeres, etc. . .

Savoir écouter toujours les paroles données des plus vieux charpentiers expé-
rimentés de la grande pirogue et de la pirogue double.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



113

Travailler dans un esprit de solidarité, quand les vieux fatiguent, les jeunes
hommes sont la pour les remplacer a la tache.

Travailler a couper et a creuser le tronc d’un arbre de dix metres, de dix metres
cinquante, pour en faire une belle et bonne pirogue de mwaciri, a I’époque de nos
vieux arrieres grands-péres, demande beaucoup de force de I’esprit et de force
physique.

Abattre un arbre a la forét pour en faire une pirogue et un beau et solide poteau
central de la case haute de mwaciri. Avant de donner le premier coup de hache a
I’arbre, un vieux doit faire la priere pour demander 1’autorisation au bao kavu de cou-
per I’arbre convoité. Il ramasse du bois a briler pour en faire un petit feu au pied, et
quand la fumée du feu est montée et a dépassé le faite de l'arbre, alors il faut couper
car le dieu donne son consentement.

11y a déja longtemps que les Européens ont violé le culte de nos dieux kavu
des foréts. Ils massacrent les foréts avec leurs bulldozers, pour leurs intéréts a eux
seuls. Ils ne veulent plus reconnaitre que les foréts comme les montagnes de ce pays
des Kanaks appartiennent aux dieux kavu.

C’est pour cela que je suis obligé de repenser aux travaux de nos vieux d’au-
trefois et a leurs cérémonies avant de couper les arbres a pirogues et les houps —
poteaux centraux des cases hautes.»

A ceci on peut ajouter la référence a un texte recueilli par Maurice Leenhardt
en langue paaci, traduit en ajié¢ et dont il a donné la traduction frangaise : «La mort
du chef» (Documents néo-calédoniens 1932) . Ce document décrit ainsi le traitement
du cadavre :

«Viens vite pour replier le mort.
Amene son bras, plie-le.
Saute, pousse pour le faire céder,
Viens ici pour plier les jambes.
Viens disposer les pierres pour sa place.
Viens préparer le creux du rocher,
Disposer I’ensemble de la grotte,
Viens faire un brancard natté,
11 faut lui faire une couche

Une litiere
Tresse de la paille pour le porter.
Prends une spathe de cocotier.
Prépare et crachote ’herbe qui efface I’interdit,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



Le nata (= messager : pasteur) de Mare Kuanene a droite, avec son equlpage transponant le
pasteur Philadelphe Delord le long de la cote ouest. Kuanene possédait un bateau a voiles, qu’il
utilisait a la demande, soit solidairement, soit commercialement, agissant alors comme une
premiere forme d’entreprise canaque. Photo Philadelphe Delord, cliché Musée de I’ Homme.

Le pere s’en va, il quitte le pays,
Le deuilleur quitte la forét
11 a laissé le mort en I’endroit sacré,
11 I’a laissé a l'intérieur de la forét.
Hate-toi d’escalader !
Monte, arrive la-haut,
Tout en haut,
Tout au faite,
Va la-haut,
Dresse-toi sur le rocher,
Debout sur la grande pierre,
Au-dessus de la grotte,
Sur la pierre qui tremble

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



115

Qui bouge,
Qui est bien posée,
Qui remue,
Rocher si haut que le chapeau tombe de qui releve la téte,
Pour le voir,
Rocher, téte de Pouéou,
Rocher du royaume de Poémo,
Rocher si large qu'au faite 1’on peut se croiser,
La forét garde le tabou,
Le rocher garde la banderole moawe »

Le rocher est ici la demeure derniére du cadavre replié en position feetale et
attaché dans cette position. Il s’agit d’une de ces formations rocheuses karstiques de
calcaire noir, dur et coupant, au pied de laquelle la végétation est tres dense et peut
comporter une véritable forét particuliere, différente dans sa composition de la forét
primaire préservée des flancs montagneux. Ces pics calcaires peuvent contenir de
multiples grottes et abris sous roche, plus ou moins grands et d’acces plus ou moins
aisé. On atteint ces jé, en suivant les lignes de crétes, en général assez molles a son
approche, la formation rocheuse pouvant étre, elle, plutot verticale dans sa masse.
Aller y mettre le cadavre n’est évidemment pas le suspendre en haut du poteau cen-
tral, qui serait par ailleurs contraire a la tradition d’abattre le poteau central a la mort
du chef, ce qui a été le cas a la mort de Goodu et de tous les chefs qui lui ont succé-
dé dans la méme position. Ce texte veut décrire la mort de Téin Kanaké. L aire
culturelle qu'il représente est celle de tous les affrontements entre forces frangaises et
Canaques, depuis le temps des expéditions du gouverneur Guillain ravageant la haute
vallée de la Tipije (Pamal€), en passant par 1878 et 1917 jusqu’a 1988, ou eurent lieu
des affrontements graves avec la gendarmerie mobile. Le paysage est dominé par le
pic calcaire d’Ate, qui correspond a la description du texte et contient la tombe du
chef Goodu, notre premier opposant militaire. Toute cette zone est plurilingue du fait
d’intermariages constants, parlant paaci, cémuhi, acke et la langue de Pamale en plus
du nemi tout proche. I’y ai trouvé dans les années cinquante, encore vivante a Pamale,
une vieille dame, étonnante de présence et de dignité, la derniere descendante de la
lignée de Poindi Pwacili Gorotuwé qui nous combattit jusqu’en 1880, avant d’étre
pris par surprise et déporté a Obock ou il mourra un an apres.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



nh_ -l .l~-.’ ) i F " r ' . ‘§

Légende rédigée par Maurice Leenhardt : «Les premiers étudiants a leur sortie (de 1’école pas-
torale de Do Neva) en 1907. Les fondateurs de Do Neva, nos initiateurs. De gauche a droite
Bwesou (Eurijisi), Jules, Elia (Manarhé), Tooua (MweReo See), Peoroi (Rhai), Poindi. Devant
Bwesou : femme de Jules (vivait encore en 1948) ; Makete, femme de Bwesou ; Cecilia de
Maré, femme de Poindi ; Loise, femme d’Elia; Mere, premiere femme de Péoroi. Par terre :
Tuelop de Wase ; Vatu, femme de Tooua, et au bout Jakue, fils de Tuelop, actuellement chef de
Wasé (Ouassé, Canala). Tous les enfants, sauf Jakue et Nekoiba Amos, dans les bras de sa mere
Loise, sont a Vatu, femme de Tooua. Image fidele de I’ancienne Calédonie, ou il n’y avait plus
d’enfants. Tous ces hommes ont porté le bagayou et connu tous les secrets de la police du
bagne .»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



LES DISCOURS FORMALISES, VIVAA

Du point de vue qui nous préoccupe ici, la liaison de ’auteur
canaque avec sa propre culture, il apparait souhaitable de présenter
maintenant le dossier des discours de pilou, dont les tout premiers
exemples disponibles sont justement ceux fournis par Bwesou Eurijisi.

Les discours prononcés en public, en Nouvelle-Calédonie pro-
prement dite, vipo, discours de deuil, vivaa, «discours de pilou», sont
variables dans leur contenu, selon qu’ils ont trait a la liste des lignées
représentées par 1’orateur, a peu pres fixe dans son ordonnancement,
moins dans les références et les qualificatifs — il ne s’agit pas de pro-
voquer la susceptibilité d’auditeurs invités en faisant allusion a ce que
’on sait €tre contesté — variable dans toutes les autres allusions en
fonction des personnes présentes, pour les honorer et en tout cas éviter
qu’elles n’aillent répéter ailleurs, et de fagon potentiellement
dangereuse, une affirmation discutée ou une vantardise qui ne plairait
pas. Les stratégies politiques canaques jouent souvent de 1’obscurité et
de la surprise. Le retournement d’alliances fait partie de leur panoplie
diplomatique autant que de la ndtre. A ce moment, les allusions
transportées par le vivaa doivent étre quelque peu corrigées. On
remplace des noms par d’autres. Qui peut dire le contraire ?

Maurice Leenhardt a montré, dans ses Documents néo-calédo-
niens (1932), comment le vivaa appartenant a la chefferie Nejé de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



118

Neweo (Neouyo en francisation) avait été prononcé par Méja Nejé en
tant que harangue dirigée contre les insurgés canaques de la plaine de
Poya en 1878 — la vallée de Houailou fournira alors des auxiliaires a
I’armée frangaise — puis par son fils ainé Apupia Nejé en France, en
1917, contre les Allemands, pour rendre le courage aux engagés méla-
nésiens dans la dure bataille du Chemin-des-Dames, ou ils s’illustre-
ront, et ol le chef Amane de Poyes sera tué. Le contenu de chaque dis-
cours n’était ainsi plus exactement le méme. Il y avait dans le bataillon
du Pacifique des engagés de Poya, qu’il ne fallait pas blesser.
Apprenant par cceur le texte écrit envoyé par son pere, Apupia laissa
tranquillement tomber certains noms et ajouta les Allemands. Ce sont
ainsi les circonstances qui expliquent les différences. Aucun Européen
n’est intervenu dans le processus d’adaptation du texte, le
comportement du moment se saisissant d’un état du vivaa pour en
constituer aussitot un autre.

Ces discours présentent une autre caractéristique. Ils se situent a
I’interface du monde des morts et de celui des vivants. Les morts en
effet dansent, dans leur univers souterrain, la méme danse boria, en
rond et dans le sens contraire a celui des aiguilles d’'une montre, que les
vivants qui, hommes et femmes entre-mélés, martelent le sol en tour-
nant autour du fréle échafaudage auquel est accroché par un bras et un
pied I’orateur, rythmant la danse au moyen de 1’autre bras qui tient une
hache-ostensoir ou une massue. Une part des allusions s’adresse a la
puissance des morts et des dieux dont on se réclame, des morts récents
divinisés et de ceux plus anciens dont le nom est encore remémoré, de
ceux des dieux aussi qui n’ont jamais été des vivants. Les uns et les
autres sont a la fois sous le monde vivant, et présents, invisibles, aupres
de leurs descendants, incitant a la prudence les étrangers qui pourraient
imaginer de profiter des dangers créés par la masse ondoyante des dan-
seurs pour faire un mauvais coup. Il n’y aurait pas de danse possible

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



119

sans cette protection.

Bwesou Eurijisi, auteur mélanésien prolifique pour son temps,
n’a donné comme vivaa que ceux qui lui appartenaient en propre. Ce
n’est donc pas la partie la plus importante en volume de son ceuvre,
malgré le tres grand intérét que présentent les textes fournis, tels:
«Victoire des Méa» (Documents, p.255-76), «Alliance de Canala»
(Documents, p. 277-299). Dans son Cahier n° 7, il nous livre un certain
nombre de textes, dont des commentaires portant sur les conditions
dans lesquelles sont prononcés les vivaa, et en citant deux exemples de
ces derniers, un pour étre prononcé au pied de I’échafaudage fragile
planté au centre de ’allée centrale, 1’autre pour étre dit en s’accrochant
a cet échafaudage, le pied sur la fourche et dominant le peuple qui tour-
ne en bas dans le sens contraire de celui des aiguilles d’une montre. Un
intérét de ces textes est qu’ils sont eux aussi présentés comme consti-
tuant chacun un cadre ou 1’on insérera les envolées de noms en fonc-
tion des besoins. Ces textes ne valent que pour les familles proches de
celles du récitant. Affirmer méme qu’il s’agit du cadre propre aux dis-
cours de I’ensemble du village actuel de Neshakwea provoquerait des
protestations véhémentes. Par contre, les descendants de Bwesou
Eurijisi en lignée maternelle seraient parfaitement fondés a se les
approprier. Ce qui montre que, dans ces discours, il y a deux aspects
séparables, les listes nominales, de transmission patrilinéaire, qui
varient dans leur forme publique suivant des criteres de lieu, de temps
et de qui est présent, et la poétique qui suit la relation généalogique, en
transmission souvent indifférenciée.

Kamosari ka vi koa né no

serviteur qui aller pirogues de paroles
N. B. La graphie est celle de l'auteur canaque, sauf lorsqu’il en varie, ce qui a obli-
g€ a prendre celle acceptée depuis Maurice Leenhardt, a moins que le logiciel de trai-
tement de texte utilisé ne le permette pas. La traduction est celle proposée par
Maurice Leenhardt, qui I’a réalisée en présence de I’auteur canaque et avec lui. On

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



120

ne saurait faire mieux. Le texte des notes est suivi des initiales de son auteur. Celles
non signées sont de J. Guiart.

Pai pa kamosari+ wé dé céré ré pé no i orokau
hommes qui serviteurs révolu certes eux la faire parole de chef

xéré na ki wi na no ka é ma ka sané, curu z¢ vi
de eux quand il y a la parole qui bonne et qui mauvaise eux deux (futur) aller

rhia xiru na ka ouru orokau na bori pari kamosari
crier rituellement de eux deux qui comme chef lui alors assez serviteurs

céki vi wa é no xiru céré z¢ da kouru ro ka rhama
pour que lui aller faire contenant parole eux deux eux (futur) ne pas coucher dans qui
courir

wa no céki é ma céki ma wé na néva.
faire parole, pour que lui, s'étendre, et, pour que lui tomber révolu le pays

de né ré é éré, éré, pai pa vi tovéau bo a wano ka é
certes ensemble la lui dire dire hommes qui aller apparaitre cri touchant la parole qui
bonne

ma ka sané. Né zé do moro té na orokau na ki wé
et qui mauvaise de peur que futur : vraiment fort certes le chef quand révolu

25. poa na kamosari na ka aru wa é,
arriver le serviteurs le que arréter faire lui

Na ki viva ro némé para orokau xié na na kamo
quand discours dans visage tous chefs de lui lui le

kamosari - na bori de éré para no ka virii véri no i orokau
serviteur lui alors certes dire toutes paroles qui égales avec paroles de chefs

ro ka viva to ma ro boéjé ma to moaro, aé na da
dans qui discourir rester (futur) dans terre et rester clan lui ne pas (maison du)

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



121

viva ro me ké.
discourir dans sommet bois.

Les serviteurs qui sont pirogues de paroles

Les serviteurs qui font la parole de leurs chefs, au temps des
paroles bonnes et mauvaises, (au temps) des cris entre les chefs, eux les
serviteurs adéquats a leur tache pour étre les contenants de paroles, qui
ne se couchent pas dans leur course, touchant la parole qui fait s’éten-
dre et tomber le pays, disant ensemble : les hommes qui apparaissent
parties de paroles bonnes ou mauvaises, de peur que le chef n’aille trop
fort, qu’arrive le serviteur, qu’il arréte (ce qui est en cours) et fasse le
discours devant tous les chefs, lui le serviteur qui dira des paroles éga-
les aux paroles des chefs, le discours sur la terre et les moaro, mais il
ne monte pas sur le bois pour parler.

Notes

1 Les kamosari, quand les chefs sont en désaccord, ne se couchent pas dans leur cour-
se pour arranger 1’affaire et que le pays subsiste. On les appelle pirogues des paroles:
kod ne no, analogue a kaimoano (M. L.).

2 Le kamosari discourt a terre ou dans le moaro, mais non en haut de la perche : «Je
parle devant vous, moi paquet, enveloppe, peso, idem pour enveloppe, le kamosari
enveloppe . . . et boaru, ’homme noirci aux champignons . .» (M. L.).

La traduction «pirogues de paroles» a été contestée par Mme Jacqueline de la
Fontinelle, qui suggere pour koa, extrémité, but atteint, ce qui serait tout a fait
pertinent ici. Mais I’annotation manuscrite de Maurice Leenhardt, écrite face au texte
de I"auteur canaque, rédigée en la présence de ce dernier et a la suite d’une réponse
de ce dernier a une question, reprise dans la note 1 ci-dessus, ne porte pas a confusion.
La notion de pirogue de paroles s’identifie ici a celle de contenant social, voir les
«contenants de chefs» notés par Alban Bensa et Jean-Claude Rivierre a Touho (1982),
et cette image de la coque de la pirogue recouvrant le corps social dans le vivaa
d’Eleisha Nebay (Guiart 1992).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



122

Méré viva ta no zé orokau
morceau discours rester parole a lui chef

Go' mo a ro némé vé na genya éné ma péso: ma boaru
Je en train de parler dans visages le moi paquet de feuilles et paquet enroulé et noir
de champignon

pé rhéi  ma ouvirha+ pé so kouwi ma kuiréxé
pour noircir et/natte a recouvrir/pour/frapper/vent debout/et gaulettes

pé cu pawiri ma déo pé ari ma cééa s mémé ma
pour glisser et appliquer ¢ et paille pour recouvrir et touffe d'herbe meme et

éia, ma wi koa ma poé, ma ka moa ma javiru
herbe et homme pirogue et filet et contenant et cour

ma ké ma pésé, ma ka vi ouxo po i povui ma
et bois et pierres de four et le que aller cuire offrande de bouquet et de propitiation

ka vi tau ma vi sakorhé no xé Boéxua
qui aller saisir et aller exécuter parole de Bwewa

ma Misikoéo ma Néowau ma Kariixe ma
et Meyikweo et Neowau et Kariighe et

Eriboa ma Erijisi ma Kavisoibanu » .
Euribwa et Eurijiyi et Kavisoibanu

Go a sé
je parlé lancé

Notes

1 «Je parle devant vous moi le paquet neene et le paquet peso et la gaulette pour glis-
ser et appliquer contre la paroi de la maison et la paille pour recouvrir et ’herbe meme
et I’herbe dia et ’homme-pirogue et le filet et le contenant et la cour et le bois, et la
pierre de four, et la cuisson du sacrifice pour attacher le bouquet, et qui saisit et exé-
cute les paroles de Boexua (Bwewa), etc. . . .». Traduit par M. L. Autre traduction pro-
posée par M. L., en un deuxieme temps : «Je parle devant vos faces, moi paquet

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



123

neene, paquet peso, homme noirci de boaru, natte a longues pailles pour recouvrir,
gaulette pour appliquer a la paroi, paille pour recouvrir, touffe d’herbe meme et eia,
homme-pirogue et filet, contenant des objets, cour ou I’on va et vient, bois et pierres
de four, feu du sacrifice pour attacher les bouquets sacrés, qui saisit et exécute les
paroles de Boexua et autres familles». A. C’est le vivaa quand on charge un kamo-
sari de parler, que le chef ne parle pas avant un autre, il parle ainsi avec modestie.
C’est bien d’un sujet, avec la différence qu’il est le serviteur du totem et a une men-
talité¢ de maire du palais et non de sujet plat (c’est-a-dire ’idée d’exalter le chef et le
pays) (ML). Le kamosari exalte le chef, mais c’est sa volonté a lui qui prime en ’af-
faire (JG).

: Peso : paquet enroulé.

3 Perhei : qui sert a noircir (ML).

« Uvirha : «natte a longues pailles» (c’est-a-dire a longs brins larges laissés libres)
se recouvrant par couches, jeré, pour recouvrir (ML). Sert a se protéger de la pluie,
mais aussi de couverture aux mariés a ’occasion de leur nuit de noces. On trouve les
mémes nattes, plus courtes et a brins encore plus larges, servant de manteau de pluie
aux fles Salomon

s Cea : touffe d’herbe qui releve la couche de paille (du bord du toit), qui est soit
d’herbe meme, soit en feuilles de cocotier (ML).

s Appliquer la paille contre la paroi de la maison (ML).

7 Javiru : pour dire la cour nemoacaxé, parce qu’on y entre et en sort tout le temps
(ML).

s Ce court texte est introduit, apres tous les précédents qui décrivent pas a pas I’envi-
ronnement social du clan de I’auteur, de facon a le situer dans son espace social pro-
che, apreés avoir défini des niveaux considérés comme premiers : les Bwerhéghau,
puis les Wékume. La transcription Boexua est une graphie compliquée pour traduire
le nom de la lignée des Bwewa.

Peé kau orokau
exalter  chef

Para orokau wé é ba pé kau ré roi no é ara
Tous chefs c’est on toujours exalter 1a dans parole lui nourriture

ta no zé, roi para vitanexai, roi pé a jo 'boé,
étre parole (futur) dans toutes pensées ici faire parler heurter femme

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



124
aé na ki wé vi éri boé ma wi, E bori dé pé
quand révolu aller enfanter fille et gargon On alors certes exalter

kau paléé rhavu réi okaré na mo ké sé
enfants commencer vers voila elle vivante le que croissance

tovéa xéi poé pani é, koésérua na ki wé
apparaitre de ventre mere lui jusque quand révolu

mé wa néda xié ro né boéjé.
mort touchant jours de lui dans ensemble terre

E da tanéxai éré na mo sari na o xi0 ma poéréboé
On ne pas penser dire lui vivant petit le fils de lui et fille

Xio, aé é dé pé kau ré ouru péva xéré ka wé kau,
de lui on certes exalter la semblable pere de eux qui révolu grands

na do kau au na ké vi pavui (viperua) osari i orokau.
lui vraiment grand trés quand si exalter ( faire monter) enfant de chef

B. Erijisi

Vi pa roi poaero
aller guerre ici prier

E na bori é poaéro roi bori méu mebudo
On donner alors lui prier dans quelques ignames début de 1’année

(no né éré méu é do mé nedo) ka basé né
(parole de dire igname lui vrai fin saison ignames) qui autrefois de

nédo, € bori vi pa éré
saison ignames lui alors aller guerre dire

né zé méu ci ua xaré
de a lui igname partager suivre la

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



125

né dui du péva ma du moarua ma névai pa
de les deux deux peres et les deux grand-peres et les hommes qui

va ri é nya, né méu é poaéro pé wé ma
parler devant lui utérins de igname objet priere offrande et

péa kiri poua+ ma taua: Moaxa < pé no
parler demander prier et exalter Moaxa objet parole

vu i ma na vé ma ma, Marua ma Cawiriba
commencer de et lui pour (futur) longtemps Marua et Cawiriba

ma Newano ma Mepoasii ma Sano ma Méaté
et Nemwand et Mepwasii et Sano et Meatd

ma Jéari ma Rharari ma Kié ma
et Jeari et Rharari et Kie et

Kavi)soimii cékéré vi pougéwé pou vétari sma
Kavisoimii pour que eux aller tourner devant derriere origine pour droit et

na vé to gamhé xéi no né méu a ma maciri né
lui pour rester droit de parole de igname ci et (futur) séjour/ensemble

roi boédé nu ma karé ma boé né koémoa
dans plaine cocotiers et araucarias et surface de liane kwemwa

ma jiié, ma cirhara-na béa »ka ro awa
et liane jue et noircir a la fumée la pliure qui dans/étoffe d'écorce de mirier

ma koébo ma ciweéwa na poé rhoa
et étoffe d'écorce de racine aérienne de banyan et suie du plafond lui apparaitre
poteau central

ma bédu xio, ma kou na kuru éju awa ma
et planche a réves divinatoires de lui et claquer le bruit morceau d’étoffe d’écorce
de miirier et

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



126

koébé ma ka é na karo jovo ma juxé xio
étoffe d’écorce de racine aérienne de banyan et écorce lui le corps chambranle et
[cceur de bois de fer

ma vi sa vé jixoé na powé ma pai sari
et aller frapper pour s’amuser les femmes et les enfants

xio, ma ki ba ci na no né, roi néwaré ma
de lui et que toujours partager la parole de dans ensemble cannes a sucre et

néwéré, ma cé gou ba évé» pa ro ouru no
de plantes médicinales a crachoter et pour que résultat guerre lier guerre dans sem-
blable parole

né xéi méu a ma moa ré zéri ré a, ma
ensemble de ignames ci et taro 12 manquer eux ci et

céki ci na kamo jari v e roi ma boéwézé,
pour que lui partager lui homme deuilleur lui dans (futur) allée

ma rhaga ma cirhara i aragoxo na
et vieux et noirci a la fumée de lichen d’araucaria le

karo nu ma karé ma kaé na koro jovema
tronc cocotier et araucaria et écorce la chasse des nuages /détruire ce qui/ a été dit

24. ju xio, céki ba maciri vé virheu ré u ma néva
os de lui pour que lui /toujours pour d’un seul tenant séjour paisible 1a arbre houp et
pays
zéri au nyi »ma ba i séré roi no né maciri
manquer tres creux qui sépare et soutenement de disposition de tas de nourriture des
dans parole de séjour

maro sané to wani Go a sé.
clan mauvais rester ensemble Je parlé langé

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



127

Fragment de discours de chef

«Je parle a votre face, moi paquet de feuilles enroulé et pigment
de champignons pour noircir et nattes a recouvrir qui claque au vent,
gaulettes que I’on glisse et applique, paille du toit, herbes meme et eia,
homme de la pirogue et du filet, contenant et cour, bois et pierres de
four, cuisson de 1’offrande pour le bouquet de propitiation, pour saisir
et réaliser la parole de Bwewas, Mesikweor, Neowaur et Kariighes,
Euribwa, Eurijisi et Kavisoibanu». J’ai lancé la parole»

Exaltation de chef

«Les chefs, on les exalte par la parole de la nourriture, parole qui
sera dans les pensées, parole du coit avec une femme, pour enfanter
fille et garcon. On va exalter les enfants (de chefs) des le début de leur
croissance, des leur apparition dans le ventre de leur mere et jusqu’a
leur mort, a la fin de leurs jours sur terre. On ne peut penser qu’il soit
petit, le fils ou la fille (de chef), On les exalte comme pour leurs peres
et ainés. Elle est vraiment forte ’exaltation des enfants de chefs.»

Bwesou Eurijisi

Priere pour la guerre

«On va prier sur des ignames du début de 1I’année (paroles de la
fin de l'année), autrefois moment de 1’année, pour aller en guerre,
disant:

«Que I’igname soit partagée,

celle des deux peres et grands-peres, des hommes

qui parlent devant elle, mes utérins, de I’igname offerte,

de paroles pour élever la voix, demander, exalter Mwagha objet de la
parole,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



128

entreprendre Marua et Cawiriba,

Nemwand, Mepwasii, Sano et Meatd,

Jeari, Rharari, Kié et Kavisoimii »,

pour qu’ils tournent la cause du droit et

reste droite la parole de I’igname et du séjour paisible,

dans la cocoteraie, les araucarias, la surface des lianes kwemwa

et jue, que noircisse a la fumée la pliure de 1’étoffe d'écorce de mirier
et de racine aérienne de banian, que la suie s’applique sur le poteau
central

et la planche a réves divinatoires”, que claque 1’oriflamme en écorce de
mdrier

et en écorce de banian, que se fende le corps des chambranles et ses
perches,

et que s’amusent les femmes et les enfants,

et que soit partagée la parole dans le lieu des cannes a sucre

et des plantes médicinales, et pour que la conclusion de la guerre soit
liée a cette parole,

que les champs d’ignames et de taros disparaissent,

pour que le deuilleur partage (les vivres) dans ’allée (centrale),

qu’ils vieillissent et soient noircis a la fumée de lichens

le tronc de cocotier, celui de ’araucaria et 1’écorce, que la chasse des

nuages
détruise ses ossements, pour que soit entier au séjour paisible 1’arbre
houp et le pays,

qu’il n’y ait pas de limite dans le pays, ni de bananiers séparés dans la
parole du séjour paisible
lignées frappées pour demeurer ensemble. J’ai lancé la parole ! »

Notes

1 Dans la colere, une mere dit a sa fille : «Gé jo goi xiye, gé da poere no»; un homme
(@ son fils) : «Geé jo bu i xiye, gé da poere no», c’est-a-dire : «Tu décalottes ,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



129

pourquoi?», tu fais quelque chose d’interdit, de pas bien. Il n’y a aucune pensée
inconvenante (?) dans ce langage salé (ML).

> M¢ budo : début de 1’année ; blanc, bout, année : en mars avril I’extrémité inférieu-
re de 1’igname blanchit, c’est le moment de 1’igname nouvelle, meé nedo, quand on
mange les ignames (ML).

s Pé we = pe poaéro, objet de sacrifice pour prier et parler (ML).

+ Kiri poa : demander, parler toujours a la priére (kiri, conter), (ML).

s Taua : aurait le sens de pe kau ? (ML).

s Pays du vent, moaxa, pour élever et rendre 1éger (ML). Moaxa est le nom d’un som-
met de la péninsule de Mévégon qui termine la vallée de Houailou vers le nord.

7 Nemwano, nom de la succession dynastique de la chefferie Mejé, de Neweo, dans la
basse Houailou, et que ’on trouve aussi chez les Trongadjo de Wasaiijeii, de Fayawe
sur Ouvéa, ce qui explique pourquoi 1’évangéliste Mathaia, venant d’Ouvéa et
connaissant le nom, secret et sacré (Kaku) du chef Mejé, et le pronongant, se vit ame-
ner immédiatement a la chefferie avec crainte et tremblement, devant la puissance
attribuée a celui qui violait ainsi un interdit.

s «Pour qu’ils tournent la cause du droit et donnent par la droite la parole de cette
igname et passent le royaume des cocotiers et des sapins et des lianes koemua et jue,
et que noircissent les jointures, bea, qui se plient (ka rho) de I’awa et son bedu (bois
couché avec mascaron) (sou du maciri) et que claque le bruit de I’awa suspendu et
banian et que se fendent de vieillesse le jovo et ses bois po (du maciri) et jouent avec
bruit ses femmes et enfants (du maciri) et que se forme toujours la parole du royau-
me (mwaciri) dans leur bouche et leur intérieur (pensée : newe), et que vous deux liez
votre jugement de la parole de cette igname et ce taro, qui n’est pas la, pour que se
forme sa descendance et le boeweye et que soit long (vieux : rha ga) et que pousse
(cerhara) sans noircir le lichen des sapins et cocotiers et que se fendille le corps du
Jjovo, et que son bois pe (que tout ait l'air vieux, vieux, comme les choses qui durent),
pour que toujours maciri d'un seul tenant (virheu) et pays sans fossé de démarcation
ni de massifs de bananiers séparés par ce fossé , par la parole du maciri, familles . . .
demeure ensemble. Jai fini». Traduction ML.

o Cirhara : noircir a la fumée dans les cases (ML).

© Bea : genou, est dans le balassor plié la partie pliée qui se présente sur le bord avec
une ligne ronde, comme le c6té d’un coupon d'étoffe : association, échange. Donc,
genou seraient une idée de plier (ML).

1 Eju awa : morceau d’awa pendu ( ML.) .

12 Evé : lier deux bois ( ML) .

1 Jari : ja , deuil , tous les signes qui rappellent le deuil , jari, tout ce qui rappelle,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



130

signe, fruit ( ML).

1#Nyi : le creux qui sépare (le jeu du pilou) (ML) .

s Ensemble composé de deux lignées d’origines différentes, aujourd’hui installées a
Neajié (mission catholique de Nindiah), les Bwewa BweRe, qui étaient, a 1’origine,
des Nei venus de Bwenavo apres arrivée des blancs dans la vallée de Houailou, et
Bwewa Mii, qui se disent identiques aux Wabealo de Koné et s’affirment maitres du
soleil et de la pluie.

v Ensemble de lignées établies aujourd’hui sur la réserve de Neshakwea, Houailou.
7 Groupe établi a date ancienne dans la tres haute vallée de Houailou, sur les pentes
du mont Souma, a la place des anciens habitants disparus a date inconnue : on dit ces
derniers éteints parce que massacrés par les Kabokaré, désignation peu flatteuse cor-
respondant a un ensemble de groupes que leurs adversaires affirment d’introduction
secondaire dans la vallée : Mii, Wékume, Pibe, Kwea, etc. (Guiart 1992, le premier
chapitre portant sur les vallées de Houailou).

s Lignée de la vallée haute de Houailou, dont I’appartenance est le sang, wara.

» Buribwa, Eurijisi et Kavisoibanu sont des branches de Mesikweo.

» A I’exception de Nemwand, qui est le nom sacré de la chefferie Nejé, ces noms ne
sont pas ceux de lignées ou de branches reconnues a Houailou. Ils n’apparaissent pas
non plus comme noms individuels dans le recensement manuscrit de la vallée établi
par Maurice Leenhardt. Le contexte permet de penser qu’il s’agisse de noms d’ance-
tres invoqués dans les prieres. Cawiriba pourrait étre un ancétre de la lignée des Nero
et Manarhé. Kavisoimii, est celui qui frappe avec une massue en bois de gaiac, arme
lourde. Les vivaa relevés par Weokiu Bwawe, valant pour I’autre versant de la haute
vallée, reprennent ces mémes noms.

19 «La planche a réves divinatoires, ou bddu, cf. les deux exemples illustrés dans la
photographie Devambez page 61. Elle est posée comme la corde d’un arc en s’ap-
puyant sur le haut du mur de la maison ronde. Les autres planches non sculptées rem-
plissent I’intervalle et constituent le lit a divination. Ce bddu regarde toujours vers le
bas et correspond souvent a une piece comportant deux visage, un a chaque extrémi-
té (voir la planche & divination rapportée par nous de Kereduru, Canala, a 1a demande
de M. Leenhardt et déposée au musée territorial de Nouméa.

On aura noté que de ces trois textes, écrits spontanément entre
1908 et 1920, aucun ne désigne I’ennemi ni I’allié. Ces textes consti-
tuent a chaque fois un cadre destiné a étre rempli. IIs appartiennent en
propre a I’ensemble des lignées dont releve Bwesou Eurijisi.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



131

Cette apparence de systeme de significations prét a I’emploi,
sous condition d’en définir la direction et d’en remplir les vides, est
peut-étre la raison pour laquelle M. Leenhardt n’a pas choisi de publier
ces textes, qui pouvaient lui poser probleme. Les deux vivaa publiés par
lui en langue vernaculaire sont des discours de guerre, tous deux don-
nés par Mejé Nejé. Le discours contre les Nédii et les Negoroateu a
servi a nouveau en 1917 contre les insurgés de la région de Koné, dont
les deux lignées visées ne faisaient pas partie et n’étaient donc pas dési-
gnables comme les ennemis. M. Leenhardt nous dit que Mejé s’est
contenté d’ajouter alors le nom de Pamalé, le lieu premier des opéra-
tions militaires des deux camps, pour actualiser son discours, mais les
gens visés n’étant pas présents a la déclamation, cela ne tirait pas a
conséquence. Il n’était pas nécessaire de changer tous les noms, et rap-
peler les anciens fastes guerriers pouvait étre opportun.

Maurice Leenhardt consacre, dans ses Notes d’ethnologie
(1930), un chapitre long et particulierement bien construit au «pilou»,
terme par ailleurs mal choisi, le terme vernaculaire de bwé, tas céré-
moniel d’ignames, étant plus approprié (pilou est la francisation de
pwalu, mot de la langue de Touho). Il y présente toutes les sortes d’al-
locutions marquant le déroulement de la cérémonie, et en particulier les
vivaa. Mais il fait sauter les lignes de noms dans les exemples recus, ce
que nous ne ferions plus aujourd’hui. Il avait peut-&tre alors quelques
bonnes raisons de rester prudent. Ce chapitre ne contient aucun juge-
ment de valeur quant a la fonction générale du vivaa, mais la citation
de passages entiers et I’explicitation de la signification de ceux-ci. Une
remarque en passant est que M. Leenhardt fait monter les orateurs sur
I’estrade 1'un apres I'autre. Des informations plus récentes précisent
que le grand-pere paternel parle en bas de 1’estrade et que seul son petit-
fils y monte, ce qui apparait logique. La raison de cette différence est
que M. Leenhardt interrogeait Bwesou Eurijisi sur une cérémonie a

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



132

laquelle il avait assisté, et que la traduction du récit de ce dernier se
transformait par la suite en norme dans le texte de Leenhardt, puisque
ce n’était plus ’auteur canaque traitant directement de ce qu’il avait
vécu.

On obtiendra toujours des différences en comparant le récit de
I’un avec les informations de 1’autre. Ce ne sont pas la des contradic-
tions réelles, mais des variantes qui peuvent n’étre que
circonstancielles : on n’imaginera peut-tre pas de faire parler au sol un
grand-pere paternel de haut rang et de grand prestige. Dans son ouvra-
ge destiné au grand public Gens de la Grande Terre (1937), Maurice
Leenhardt ne se montre pas plus explicite. Mais personne ne lui a dit
que les vivaa représentaient un condensé de la sagesse canaque, ni des
discours ou ne serait tolérée aucune variation. Il n’y a rien dans les
écrits de Bwesou Eurijisi, ni dans ceux des écrivains canaques collabo-
rateurs de Leenhardt, qui affirme pareille chose. Poser que le vivaa est
I’inamovible épitomé, au surplus fédérateur de la société canaque, est
une simplification de blanc, qui peut d’ailleurs avoir été reprise
aujourd’hui par des interlocuteurs mélanésiens pour des raisons qui leur
sont propres (Pillon 1992 et 1993, Guiart 1992).

Par contre, nous avons pu noter, a I’occasion du renouveau cul-
turel des années précédant 1951, une sorte de fétichisme des discours
oubliés, et du vivaa en particulier, auquel on se mettait a attribuer des
vertus nouvelles. Le pasteur Eleisha Nebay, grand-pere de 1’écrivain
canaque de langue francaise Dewey Gorodé et du regretté député
Maurice Nenou Pwataho, oncle maternel et beau-pere de Waya Gorodé,
ce dernier pere de Dewey et autre écrivain canaque (tout comme le pere
de ce dernier Philippe Gorod€), invité tout au long de la cote est, allait
y répéter a chaque fois son discours, lequel couvrait, de par sa naissan-
ce et sa lignée, un trés grand nombre des noms principaux et des
chefferies traditionnelles des régions de langue paaci et cemuhi (les
lignées Naacuwe et les lignées dérivées jusqu’a Cidopwaan). Comme il

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



133

ne s’agissait pas d’encouragements guerriers et que personne n’était
visé, que ce discours n’était que la glorification d’une série de lignées
qui se suivent du sud au nord et de I’est a I’ouest, I’adaptation néces-
saire était minime et ne concernait que la place ou insérer ses hotes du
moment. (cf. la traduction de ce discours, réalisée avec I’auteur et revue
avec le pasteur Auguste Wabealo, a la fin du chapitre concernant «I’ai-
re paaci et ses marges» in : Guiart 1992).

On doit bien rappeler que la tenue de fétes de commémoration
funéraire (pilous), a été interdite pendant trois quarts de siecle, sous le
prétexte qu’elles servaient a exciter les esprits contre la domination
coloniale, et qu’on ne pourrait qu’y comploter la contre cette dernicre.
Une telle interdiction n’aura certes pas été bonne pour la mémoire col-
lective, d’autant que les missionnaires catholiques et ceux des
missionnaires protestants ayant succédé a Maurice Leenhardt, avaient
eux aussi appliqué la méme politique et vitupéré les pilous pour les
débordements sexuels dont on les accusait d’étre le lieu. Georges
Baudoux véhiculera malheureusement la méme version des choses.
Lorsque les Canaques se virent accorder peu a peu, apres 1945, les
libertés constitutionnelles, et d’abord celle de circuler, dite «libre-pra-
tique» dans le jargon administratif du moment, le nombre de personnes
encore capables de réciter un discours entier était devenu tres faible.
D’ou la valeur essentielle de ce que le premier écrivain canaque nous a
laissé.

Ce que la mémoire collective a le plus facilement conservé, était
le squelette partiel d’une forme littéraire accomplie, qui pouvait étre
celui de ces discours, a savoir des listes de noms. Ces listes obéissaient
a une regle essentielle qui était de citer les lignées assemblées dans un
certain ordre, la lignée ainée en premier, les autres dans 1’ordre de la
naissance affirmé des autres ancétres. Cet ordre est théorique, sauf pour
le premier nom cité, qui doit toujours étre celui de la chefferie en place.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



134

bt e T g s -
La trace d’une allée ancienne bordée de cocotiers, village catholique de Nindiah. Photo
Roger Dunn.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



135

Ce peut ne pas étre la lignée alnée, mais une lignée cadette mise a sa
place, et alors 1’ancienne lignée ainée est tout simplement oubliée, a
moins que le cadet ayant pris la place de I’ainé ne se proclame tel par
fonction (cas des chefferies Nejé et Neporo de la basse riviere de
Houailou). La regle théorique est néanmoins violée. L’autre obligation
est de citer en dernier la lignée cadette, celle qui est la plus éloignée de
I’ainé, mais détient la maitrise des rites protégeant I’ensemble du corps
social. Les lignées puinées intermédiaires, parfois regroupées ensemble
sous I’intitulé du «milieu de 1’igname», 1’ainé étant la «téte» de la
tubercule et le cadet I’extrémité, ne se réclament pas toujours d’un lien
biologique avec 1’ancétre. Ils peuvent avoir été agrégés a ses descen-
dants a la suite de circonstances particulieres, réfugié€s des guerres recus
et conservés sur place, prisonniers adoptés, immigrés venant de loin,
etc., les uns et les autres ne cherchant nullement a rappeler les raisons
de leur présence, sauf une fois 1’an oli, en apportant les jeunes ignames
au représentant de la lignée ainée, ou soi-disant telle, ils reconnaissent
au moins a mots couverts I’origine exacte de ce geste.

Quand le titulaire d’une lignée ainée est en fait un enfant adopté,
par manque de descendants méles en ligne directe, on cherchera a ne
jamais le dire, et il faudra un conflit majeur pour que I’information
surgisse. Ces détails n’apparaitront jamais dans le discours formalisé.
Ce n’est pas de bonne compagnie que d’y faire allusion. Les listes de
noms correspondent donc a une approximation de la réalité sociale, en
quelque sorte a 1’expression qui arrange tout le monde a un instant
déterminé.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



136

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



LES APPARTENANCES SYMBOLIQUES

Les «appartenances» symboliques constituent la premiere varian-
te de ce que I'on a désigné par la suite du terme de «totems», lorsque
I’on a cru que I’on avait a faire a un systéme universel, y compris pour
expliquer certaines formes animales dans I’art de la préhistoire. On pro-
cédait ainsi du connu a I’inconnu, des Indiens Ojibwa de I’Etat de New
York pour le mot «totem», et des aborigenes d’ Australie (cf. les Arunta
de Spencer et Gillen ) pour les rites dits totémiques. La légereté avec
laquelle on qualifiait une institution de totémisme, n’avait d’égal que
I’enthousiasme que 1’on mettait dans la comparaison.

Ayant été chargé, dans un plus jeune age, par le découvreur des
Dogons, Marcel Griaule, de rassembler tout ce qui avait trait au toté-
misme depuis 1930, nous avons gardé de ce travail I’empreinte ineffa-
cable qu’il s’agissait a chaque fois d’institutions originales et qui n’a-
vaient pas grand-chose a voir les unes avec les autres. Le seul élément
commun était I’emprunt a la nature environnante de phénomenes
atmosphériques ou d’especes animales ou végétales que 1’on utilisait
comme symboles d’institutions fort peu apparentées les unes avec les
autres. On pourrait penser aux figures du Zodiaque faisant aujourd’hui
I’objet en Occident d’une sorte de culte médiatique.

Pour la Nouvelle-Calédonie, la conclusion qu’il y aurait» toté-
misme» repose pour la plus grande part sur les écrits de Bwesou
Eurijisi. Voyons donc ce qu’il nous dit.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



138

P.1 - Co té rho hu rhai
Bwerhexeu

E ba vi ere na para kamo ere hu we rho
Bwerhexeu

bwa, na da rhé re ae na mi roi boe ka rhé
moaro

Xxi0 na hu, oka ne moaro i boé re, Oa, ma ne
erexo kui re, neva xio ro eria ne Bwiru

boé a we na oso rua mi na goawe ro
Boerhexeu

Moaro xe

neva i Jumwé, okare na pou Bwerhexeu
roi. Na bori ma xa i ma vi na ka to e, bo
kuru

Gode neva chef Baptiste.

Okare na we pémi para ke wanii hu roi dewi
ma

ke poaero ze ma rhéwa ne ma kavetova ne
roi

para nedo, na bori mi wa na hu ma we
tovea e ro

moaro a ro poara para moru i boé ma wi,
ma para

moru re vi roi para cikani xe xire mi,

na do kau au ro na ke ba Ooa boé i para rhé
a roi hu, ma rhai, maRiiri, exoa, sibii, saeru

sorho, coe, kuie, rhoo, jaxe, para kaa ka rho

Kamo uru re,

de do rho,

Ae de do rho Bwerhereu we exoa jisi ka
neme

na bedoe ka to nerhé, ae na bome ro koa e
na jisi,

dexa ju ne arii a ka ba kuru ro nerhé

oka ne nerhé re Omida pe kani nerhé viso
veri newa coro Boenavo, neva i orokau sari
wia

cuija perusi ne ii .

P.1 - Enlever encore appartenances uu et
gecko du clan de Bwerhexeu

Iui toujours dire les hommes dire hu (hu)
c’est appartenance Bwerhexeu,

lui ne pas appartenance eux, mais elle venir
l1a femme dont I’appartenance du clan
d’elle le hu; voila nom de clan femme la, Oa
et nom «popinée» mariage la, pays d’elle
dans en bas ensemble Bwiru, femme ci
vveni se marier monter sur la montagne de
Bwerhexeu

pays de Jumwgé, voila origine de Bwerhexeu
ici. Lui alors (durée) aller pour rester bien
lui, partie coucher

a Gondé pays du chef (officiel) Baptiste.
Voila pour que tous prendre toutes herbes
du hu et

pour que prier a lui et observances et prépa-
rer d’ici

les saisons, lui alors venir faire le hu et
révolu apparaitre lui dans

clan-ci dans auprés les descendants de
femme et homme, et tous

descendants eux aller fini toutes générations
de il y a longtemps venir

le vraiment grand trés quand que toujours
Oa femme de toutes appartenances-ci
dedans hu et 1ézard et serpent maRiiri, pois-
son, anguille fabuleuse, poulpe,

bananier, requin, vague, eau, sauterelle, tou-
tes choses qui appartenances

Hommes ainsi eux

vraie appartenance bois de fer.

Mais bois de fer vraie appartenance
Bwerhereu, poisson qui visage bois de fer
appartenance couchée dans 1’eau qui rester
riviére, le morceau du bout de poisson, un
os qui sacré toujours couché dans riviere,
son nom Omidaa, au cinquieme affluent en
suivant le ravin de Bwenavo, pays du petit
chef nommé Perruche

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



139

Cahier n° 7 de Bwesou Eurijisi. Comporte des traductions partielles et des
commentaires de M. Leenhardt; Mot a mot malhabile de J. Guiart, assorti d’une révi-
sion de cette traduction pour les pages 2, 3 et 4 par Mme de la Fontinelle, révision
incorporée dans le texte définitif, assortie de la mention : (JF).

«Enlever au Boerhéxau son totem, car le u n’est pas le sien, le u
est venu par les femmes» (ML). «C’est une femme de Oa (Buiru),
mariée en haut (est allée a la montagne de Bwerhéxau)» (ML), Cette
popinée était du pays de Buiru, celui des Jumoa. Voila I’origine des
Bwerhéxau', qui sont allés s’établir a Gondé, au pays du chef Baptiste.

«Cette femme a porté tous les usages du u, herbes, sacrifices,
observances, et ce qu’on prépare a chaque année d’ignames, alors le u
est venu apparaitre dans ce moaro dans les descendants de cette femme
et de son homme (ML) .»

Dans ce clan puissant Oa, «tous ces totems sont tres forts pour
suivre les femmes : uu et gecko, le serpent maRiiRi, le poisson, 1’an-
guille fabuleuse, le poulpe, le bananier soro, le requin, la vague, I’eau,
la sauterelle, toutes choses qui sont les appartenances de ces hommes

Leur véritable appartenance est le bois de fer (le bedder, nom du
bois de fer couché dans 1’eau, ML). Le bois de fer des Bwerhéxau est
une carpe qui prend le visage du bois de fer, appartenance qui vit dans
la riviere, une part d’elle étant la carpe et ’autre un ossement sacré:
toujours couché dans la riviere.

Le nom de cette riviere est Omidaa‘, cinquieme riviere en suivant
le ravin de Bwenavo, pays du petit chef nommé Perruches.»

Notes

! Le pays portant ce nom a été évacué a la suite d’une attaque des troupes de marine
francaises, les Bwerhéghau se dispersant entre Gondé a Houailou, Nékipé et Gwapé
a Poya. Ce processus les a amenés a se rechercher une 1égitimité dans leurs nouveaux
habitats, d’ou la revendication de se rattacher au uu. Les Oa constituent un groupe de
descendance éteint, dont il est souvent question dans les textes de la haute vallée de
Houailou. Les Jumwé, ou Rhumwé, représentent un groupe de descendance important

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



140

des hautes vallées de Bourail.

2 C’est un jisi dont la téte est formée par un tronc de bois de fer tombé dans 1’eau:
I’extrémité est celle du jisi, c’est-a-dire un picot (en réalité carpe, cf. Dico aji¢) dont
on ne verrait pas la queue, la téte étant dissimulée dans les anfractuosités du tronc
d’arbre, et le tronc apparaissant alors étre la téte de I’animal (ML).

3 Ju ne aria ? (ML).

4 Omidaa, embouchure du Coro a Karovin (ML). Lieu sacré sur la rive droite de la
riviere de Houailou. A son pendant a Ee sur la rive gauche, & une demi-journée de
marche en remontant la riviere de Gondé, sous une falaise. Chacun des sites est voué
a un des deux rhai, celui dit de Bweghawe et celui dit de Boghiu, qui se partagent la
«vallée longue» et ses habitants. Chacun patronne 1’annonce rituelle, criée sur les cré-
tes par le porteur du bouquet do i gwea, de ce que les époux peuvent se réunir en ce
jour, les prémices de la récolte allant s’ouvrir. Omidaa serait aux Eurijisi (Notes d’eth-
nologie p. 92), mais les Bwerhéghau s’en réclament aussi comme étant a 1’origine du
hu (Chefferie, p. 94). L’ambiguité de la position du narrateur dans cette affaire, qui
donne, lui, la connaissance venant de sa mere, Gowe Méu, alors qu’il appartient a une
lignée relevant du groupe de descendance Kare et dont il est le seul représentant, ce
qui en fait un sectateur du rhai ghé Boghiu (de Ee) et non du rhai ghe Bweghawe
(Omidaa), explique pourquoi Sone Bwerhéghau lui contestait le droit de parler de ce
dernier clan.

Les Bwerhdghau de Gondé, Houailou, se réclament d’un tertre du méme nom en
amont de Ni, sur le versant de Bourail, d’ou ils seraient partis a Gwapé, dans les hauts
de Poya, avant de venir a Ee ; ils s’identifient aux Kavica et aux Jumwwé a Bourail
et réverent le hu a Omidaa (7). A Gwapé, dans le fond de la riviere de Poya, les
Bwerh6 ma Bwerhého se réclament du tertre Bwerhého qu’ils situent aupres de
Kikwe, en amont de Ni ; ils seraient partis de la a Karové, dans la vallée moyenne de
la Houailou (ex station Devillers), ol ils auraient recu une partie des Manarhé de
Neawowa (avant que ces derniers n’aillent s’installer a Poya), puis seraient partis d’a-
bord a Ee, ensuite a Nekipé, en amont de Gwapg ; ils réverent la racine aérienne de
banian, warabwe, I’excroissance naturelle sur cette racine, ou kwebé, le hu et le pois-
son jisi, carpe : le beédoe est dans le trou d’eau, le poisson s’y niche et le fait remuer
en battant de la queue.

5 Surnom du chef catholique de Medawea (ML).

«Ils invoquent (dia) cette eau, les Bwerhéxeu, qu’ils butent ou
tombent dans le chemin, quand ils luttent, prennent une sagaie,
tuent d’un jet de pierre, tuent et proclament leurs appartenances

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



141

(vane)et de méme quand ils demandent une bénédiction, bondissent
au combat, encerclent (rhawi) et anéantissent (JF). IIs disent : «Moi,
homme de 1‘eau, la-haut Omidaa, et carpe dont la téte est un tronc
de bois de fer.» (ML).

Idem quand ils célebrent (rhe) un pilou, enlevent marmite de
I’autel, & 1’occasion des paroles bonnes et mauvaises (ML), pour
que I’efficience de I’invocation et de la priere ainsi que les mauvais
sorts et I’anéantissement qu’ils ont appelés sur les ennemis puissent
se manifester (JF).

Il n’y a pas de rite particulier pour honorer ce totem, mais
lorsqu’ils pratiquent une péche de destruction (kona wanii, pour une
occasion particuliere, féte de deuil par exemple) et que sans le vou-
loir, ils tuent (il s’agit de péche au poison qui détruit toute vie dans
la section désignée du cours d’eau) un tres grand nombre de jisi, ils
savent bien qu’il y aura des morts parmi eux (JF).

De ce qui a été ainsi détruit, on dit qu’il s’agit de I’enveloppe
du mort, ou encore de sa danse au royaume des morts (JF). / Ils
disent quand cela arrive : «C’est le porone de celui qui mourra
(porone : la pierre), ils disent aussi : «C’est son boria (danse des
bao se réjouissant d’un nouveau venu chez eux ; la danse boria"
dans le pilou est une danse de joie pour s’associer a la joie des
dieux"). (ML).

Celui dont le totem est le jisi, le jisi apparait pour sa danse
(boria). (ML).

Celui dont le totem est le mulet, c’est son poro. (ML).

Il en est ainsi pour toutes les appartenances, chez tous les ani-
maux qui vivent dans I’eau ou sur terre.»

¢ = Rhawi : va entasser les noms. Rhe boé, nedaa ne rhe, jour de rhe, de I’observation
pour le pilou, e rhe nedaa, le jour est fixé. (ML) .

7 Arinado, équivaut au men aux iles Loyalty et au mana austronésien (rencontré
depuis les iles Banks a la Polynésie, cf. Codrington).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



142

p.2 - Cere ba vi dia ze nerhé a na para
kamo

xei moaro Boerhexeu, na ki cere beda ma
bei ro weze, ma na ki cere vipa ma pérha ye
ma pesa, ma sa kamo ma vane, ma na vui
ma koso wa pa, ma rewi® ma vi ka ve buiri.

Cere bori ba vi ere genya wi xei nerhé re
tomo

Omida ma jisi ke nemé na bedo e,

cere pé a ma poaero nai baré ne ki cere rhé
bori boé ma pu i bori ké ro ka moaro roi
bori

na ka 6 ma no na ka sane, ceki mi xei na
arinado

ne pé a ma poaero ma a were ma asori xere

Na da wi na ki ze pé kau rho a, ae na ki

cere kona roi ki kona wanii cere bori sa
rhisai

para jisi ka do poro au cere bori we tawai
ere

ne ze mi na dexa rhai re we na pe erevea na
para jisi ka do poro au cere saa

oka ne ke ere ne kaa ka e sa uru re, perene

kamo ka me, ae dexa ne na boria

kamo ka rho e na jisi na bori dé tovea na jisi
boria ne, ae kamo ka rho e exoa buirho, na
bori

tovea na pere buirho.

Na wa uru re na para ka kato rhokamo

roi para béti'* wani ka to nerhé ma nemeri.

p. 2 - Eux toujours invoquer cette riviere tous
les hommes

du clan Bwerhoghau, quand eux buter du pied
et tomber dans le chemin, et quand ils luttent
prennent la sagaie, lancent une pierre, et frap-
per un homme lui dire ses noms, et le bénir et
courir faire la guerre, entourer et disperser au
hasard.

Eux alors toujours aller dire : «Moi, homme
de I’eau, la haut

a Omidaa et carpe dont visage est bois de fer,
Ils prient de nouveau quand ils organisent un
pilou et poussent (de c6té) une marmite dans
I’autel du clan, a ’occasion

de paroles bonnes et mauvaises, pour que la
vertu

de parler et de prier devienne parole de
détruire (malédiction) de eux.

Ils n’ont pas de rite d’exaltation de cette
appartenance, mais quand

ils vont pécher au filet ensemble, s’ils ne
voient pas

les carpes qui vraiment sont en bas nombreu-
ses, alors ils peuvent dire

qu’est venu un autre gecko, qui révele I’a-
bondance des carpes dans 1’eau

voila qu’ils disent que ces choses croissent
ensemble, I’enveloppe

de I’homme mort, mais autre nom de la danse
boria

I’homme dont I’appartenance est la carpe, la
carpe apparait

pour sa danse, mais I’homme dont 1’apparte-
nance est le poisson mulet, c’est le mulet qu
apparait (2 sa danse).

C’est ainsi pour toutes les appartenances
(rhékamo),

et toutes les bétes qui vivent dans 1’eau ou sur
terre.

ms gratuitenent a votre disposition

par Vww.

j eangui art.org



143

8 A, parler, ici parler devant une offrande symbolique d’herbes, de feuilles et de fleurs
liées ensemble sur une perche en cceur de bois de fer ; poaero, prier au-dessus de la
vapeur d’une poterie (souvent une vieille poterie ou une poterie dont il ne reste que le
fond) ot ’on a mis a cuire de la chair d’igname (pour prier pour la récolte), ou du
poisson (pour prier pour la péche). On prie au-dessus de la vapeur sortant de cette
«marmite» apres ’avoir retirée du feu. La notion de «sacrifice», pour parler devant
une longue perche appareillée, a été introduite a tort par les auteurs catholiques.

® Poré : Bwesou dit : contenant véhiculaire, un tuyau : le chemin du nom ? ? (ML).
Ici, les chemins ouverts par 1’énoncé du nom vernaculaire donné a la naissance, nom
qui attribue et le statut social et le statut foncier, parce qu’il a été celui d’'un homme
qui a vécu ce nom et a autorisé sa transmission au nouveau-né (JG). La note tres inté-
ressante concernant la description du pere comme un passage, contient, me semble-t-
il, une illustration du type de réflexion linguistique qui utilise le jeu de mots comme
moyen de connaissance : ici, entre ne qui attribue le terme précédent au dernier sujet
en question et ne, le nom (JF).

10 Boria, la danse tournoyante des morts au fond de la mer, dans le sens contraire a
celui des aiguilles d’une montre, et dont la danse des vivants est I’image en commu-
nion avec celle des bao, ayant lieu en méme temps, autour du corps de la danse, per-
che plantée dans le sol, autour de laquelle la danse se forme, et qui symbolise 1’axe
identique des deux danses paralleles, celle des morts et des dieux en méme temps que
celle des hommes et des femmes..

I Les danses sont une marque de joie pour exalter la vie de 1’objet de la danse.
Discussion au pémaxe (communion chrétienne : note RL) de Ba : «Pourquoi as-tu
supprimé les memoaboé, etc., . . pour nous réjouir pour nos enfants, etc. . . ? Quoi de
mal ? » - Bwesou : « Vous y mettez les mépéma (messages en matériaux végétaux),
kanya (oncle maternel), etc., et tous les dieux.» (ML).

12 Béti = bétes, notion introduite, sans correspondant dans la langue vernaculaire.

La lignée de I’anguille

«L’origine du moaro de ’anguille est a Bwiru, mais il est venu
s’installer a Ni cette année 1921, par contre il est aussi a Karaji de Poya,
avec le coté de cet homme Benoit, qui a fui ses deux freres. Il y a des
Jjours ou certains d’entre eux, pour honorer (cette anguille) parce qu’el-
le est leur totem, ne mangent pas d’anguille (JF).

Il existe a Ni une eau ou est cette anguille. Défense d’y pécher a

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



144

p. 3 - Moaro xe rhowa"? p. 3 - Clan de I’anguille
Moaro xe rhowa we na pu e ro Bwiru na Le clan de I’anguille a son origine a Bwiru, il
bori est

mi xei ma to Nii xina rei nedo 1921 ae na to venu de 1a a Ni vers I’année 1921, mais rési-
Poya Karaji na dexa ekarae wi a Belo a ka de aussi a Poya a Karaji, c’est le coté de

ori Benoit (Belo), qui est issu de ces deux

du be du i, lignées complémentaires,

tei ma nedaa to we cere da oi rhowa na bori En ce temps 1a ils ne mangeaient pas 1’an-

rai re guille, de ce

pa pé ari xei ke rho ré, qu’ils pratiquaient des rites pour leur apparte-
nance

na wi na nerhé ka ba toi rhowa re ro neva Il y a une eau ou est cette anguille,

ro

Nii, nerhé a we na do ari au na ki ma kona a Ni, cette eau est interdite pour la péche au
filet

ma tere roi, E da torhu vibwiri ae na maet de 'y prendre. L’anguille ne vient pas au

tovea zere para kamo re taze ma visane, ma hasard, mais apparait a 1‘époux d’une femme
enceinte pour (donner un) mauvais présage

na ki ou pour

wi na meé ro moaro a. une mort dans ce moaro

Na dé wi na nede nerhé ka to xid ro kall'y al’eau de celle-ci pres de 1’autel

moaro du moaro

i pa kavu. des maitres (de 1’anguille).

Na kavu na Katino, Koé na ne wemoa xie, le maitre est Katinon, Koé est le nom de sa
na demeure, quand

ki ma sa rhisai & o poé ma ngai, na bori  on ne voit pas I’anguille dans le filet et qu’on
le vide, elle alors

gowe bo ari, ma nemé bo ari ma bé bo ari. le milieu, part interdite, manquent les parts
sacrées de la téte et de la queue.

Na kau na e sui na ce sari te na ki ma tuwi- Elle est grande, mais si on la voit elle sera

ri 0, petite quand on la saisira,

e bori wa tawai ete rhowa ro rhowa, on saura alors qu’il s’agit de I’anguille des
anguilles.

e ba vi savearii bori bweamoa ro bori sont interdits quelques tertres dans la monta-

goawe weze gne et quelques sentiers

ro bori nedewi ere wi ma te xai ne bori toi dans la brousse, on dit qu’elle entrerait dans

kamo I’homme

na rhowa, we boeamoa i kamo xei moaro a cette anguille, le moaro de cet homme (I’an-

na ba tovea ne ere boeamoa xe rhowa, guille) est dit tertre de 1’anguille

ae e da tawai ere bweamwa tei ma ne ze ? Mais on ne sait son origine et son ancienneté

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



145

tout le monde. On ne la voit pas. Elle se montre seulement aux hommes
lourds et en mauvaise forme, dont la femme est enceinte, et de cela elles
vont avoir un présage mauvais (visane). (ML).

I1'y a pres de I’autel du moaro une petite mare ou le totem habite.
(ML).

Le kavu est Katinon, sa maison s’appelle Kae. Si on péche par
aventure cette anguille, elle ne présente qu’un trongon, manquent sa
figure et sa queue. (ML).

Grande quand elle est péchée, elle devient brusquement minus-
cule si on veut la toucher : on sait alors (JF) que c’est I’anguille de la
famille de I’anguille. (ML).

Sont interdits quelques tertres dans la montagne et sentiers dans
la brousse, car si on lui marchait dessus, elle entrerait dans 1’homme
(ML).

Le nom que I’on donne a ces tertres est celui de cette anguille,
mais on ne sait plus a qui il fut, ni depuis combien de temps il est 1a
(JF)./ On ne sait a quand remonte ce tertre, ni d’oll ce bweamwa vient,
tei ma neye (ML).»

13 Moaro anguille : Buirou, Ni, Karaji, aujourd’hui (Benoit). (ML).
14 Be, la queue des poissons et anguilles. On dit aussi mana exoa (ewé), mais pas pour
les anguilles. (ML).

«C’est un totem qui apparait quand on interdit un bweamwa dans
la forét, désert ou brousse, ou se forme la forét sur tous anciens massifs
ou tertres (me). On raconte toujours aux générations les vestiges du
pays et des hommes qui ont ce totem ; on n’interdit rien davantage que
ces tertres, on dit seulement le nom du pays, des hommes et du moaro,
pour d’autres interdictions, sans nommer le totem ; ici le nom du totem
subsiste, c’est I’anguille. Et tres interdit est ce tertre. (ML).»

15 Ci, comme I’enfant qui se forme, idée de ce qui croit, se forme, pousse (ML).
16 Me, vestiges des tertres et cultures (ML).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



146

p.4 -Oké dexa rho na ba tovea na ki ba
savearii

ro dexa boeamoa ka we to nekaé ma to nede-
wi

ma ci'® neké kau, uru ketone bori meé'® neva
ma

bweamwa i E ba vireno i vi ze para cikani
ere

mé neva i ma bori kamo pa de wi baré na
rho re,

ae e da vi savearii uru oka roi, ae e dé do ere
Yo ere neva i ma pai re ma moaro re, ae na
da

tovea na rho re, uru wi xe rhowa.

Wexume wani
Bwérhéawo, moaro ka kau au ne re wani
Nezii, Pime, Goi, Arhawa, Mi, Goweméu,
Kaunemwa, Nei, Meari, Made, Goroitéu',
GonaRi, okare para Wexumé'® wani.

Para moaro a we na do poro au na para rho
re,

de rhavu rho re ve rhaxa wani,

oka ne para rho re, Gomawe dexa bao

ka uru puRumiiRii na wi na puru e ma si'’ na
goa e

ma mi ba newa e, ne punaru ne dexa, rhai ka

ba to moa, ae kawei ne dexa, jaxé ne dexa,
koeke na dexa,

Bori wi a Gomawe, we na poro na ke vi
pou(gewe)

gewe, na ki tovea ro nerhé ma nemeri,

wi na tovea puRumiiRii, ma e aze ve
Boedama

ma Acému ma newa ko wara.

p. 4 - Une autre appartenance dont la vue est
toujours interdite

dans un tertre d’un lieu abandonné (JF), de la
savane

ou de la grande forét, identique aux vestiges
anciens du pays

et a son tertre. On raconte aux générations
les vestiges

du pays et les tertres des hommes qui ont
cette appartenance.

on met I’interdit sur le pays, mais on dira le
nom du pays, des hommes et du moaro, mais
cette appartenance est interdite, on sait que
c’est celle de I’anguille.

Tous les Wexume
Bwwérhéawo, clan qui grand vraiment eux
tous Nezii, Pime¢, Goi, Ayawa, Mii, Gowe
Meéu, Kaunemwa, Nei, Meari, Madeé, Goro
Itéu, GonaRi, voila toutes ces lignées
Wexume.

Tous les clans qui ont beaucoup d’apparte-
nances

mais ils commencent par ’un qui est tous les
autres ensemble, Gomawe est ce dieu

qui a ’apparence du masque, avec des che-
veux sur la téte (JF)

et une bouche rouge, punaru est un autre
1ézard

qui réside dans la maison, la sauterelle est un
autre, aussi le criquet (des cocotiers), les
racines d’un arbre un autre

Ce Gomawe, il peut prendre plusieurs for-
mes,

qu’il apparaisse dans la riviere ou sur le sec,
il prend la forme de plumes d’oiseau (le mas-
que), et on I’appelle Boedama

et Acemu et bouche esprit du sang.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



147

Tous les Wexume

«Bwwérhéawo, groupe de descendance important qui
comprend tous les Nezii, Pime, Goi, Ayawa, Mii, Gowe ME¢u,
Kaunemwa, Nei, Meari, Madé, Goro Itéu, GonaRi, voila toutes les
lignées Wexume.

Beaucoup de totems a tous ces moaro (ML). Un seul les résu-
me, c’est le nom du dieu Gomawe, dont 1’apparence est celle du
porteur de masques.

L’un Gomawe, dieu en masque, il a des plumes, sa téte est
grande, bouche rouge. Autre totem, 2, le punaru, petit 1ézard dans
le haut des cases au chaud, 3, grande cigale (qui sort de terre, et un
autre, kawei), 4, I’autre sauterelle, 5, I’autre des racines qui pous-
sent dans les sources (parce que leur vrai totem serait I’eau). (ML).

Gomawe, protéiforme, dans I’eau, a terre, se montre en mas-
que. On D’appelle Boédama, Acemu (noms du dehors), bouche
rouge de sang® (ML).»

17" Goroitéu, GonaRi, noms de langue paaci, des vallées de Ponérihouen et de
Tchamba plus au nord.

18 Wexume est le nom de la terre. Bwérhéawo est le porone de ces moaro, mais Pime,
Goi, etc., sont autant de porone de ces familles distinctes (ML). Porone est donc
contenant, enveloppe, mais tout aussi bien chemin, comme I’avait senti M. Leenhardt,
dans I’acception du chemin de Bwérhéawo, sur le versant de Bourail, a tous les lieux
relevant de la méme mouvance, sur les versants de Poya, de Néavin et d’une partie de
Houailou, de part et d’autre de la ligne de partage des eaux.

18 I’inventaire des groupes de descendance (clans) réalisé indépendamment de la
connaissance de ce cahier, qui n’a été mis a notre disposition qu’apres la soutenance
de notre theése, Structure de la chefferie en Mélanésie du Sud, vient compléter les
données de Bwesou Eurijisi. A Nerhoghakwea (Neshakwea, Houailou), les Kwea
disent apporter les prémices de la récolte d’ignames aux Kare Meyikweo ; ils se récla-
ment d’un tertre Kwea, comprennent les Nezii ma Ceverua et les Korii ma Gowemwé
et réverent le tonnerre noro. Les Pime, aujourd’hui du méme village, se réclament
d’un tertre Vacawe a Nediva, Houailou ; ils comprennent les Pime¢ Gowe Mé&u et réve-
rent le dieu Gomawe. La vallée de Néavin en amont et de Monéo, en aval, comprend,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



148

p.5 - Ae na ki to nerhé na bori pugewe ve
rhowa

ka si na puru gwé e, na da tovea ve poro na
ki re na dee, ma na ki mé na pa kavu

na wi na pé ta ba ro deee to ve ubo a i wemoa
i pa kavu

roi bori aboa dewi ka ba tuo ro karawa
nerhé ma nedee, ma bori udovi, na ko mwa re

tei rua ro de, e bori ere rho pa Wexume re

na ki ma ere ne ro nerhé ro ekarae né
Houailou

cemé ro moa vi. E bori ere Gomawe, ma
Urupwe, ae to ekarae ne Poya wi ne ro nerhé
na Dia(va)

va ma Negosi ma Kavaa.

E we do bara au ze rhd a ro neva re na pu pa
Wexumeée roi, we na ki koa ma re na deé na dé
ro nerhé(xa)

xa sari ma karo rhé ka kau, e bori da

ka ma ou roi ere wi re wiri kamo roi, e se bori
mou?*> ma me, na do ari au bard na ki ma

koso ro wemoa xere rei temé tei teso ui mexa
na uru karé ma saiko, we oka pemi xa ne
tovea xio ro wemoa i pa kavu.

Na do arii au baro xe para boé ka moke bomu
na osari xere we na rhama wa bomu ne viori
na

na Gomawe, cere bori mi xei na boé kamo ki
viori. Ki poa zere kamo na pei xei rho a na
bori poé na wara ro newa kamo ka bode.

p. 6 - Cere dé wa rhé ne na kavu na bori de
iwa, ae

na sane na ki tove moa rha i sii kot we ne ze
da pé to ke sa ko i,

p-5 - Quand il est dans la riviere, il
(Gomawe) se transforme en anguille

a grosse téte, on le voit beaucoup

si ’inondation s’étend (JF), ou quand vient
la mort des maitres

on le voit dans I’inondation proche de la
demeure

des maitres, et dans les herbes qui croissent
sur le bord de la riviere ici dans 1’inonda-
tion avec les roseaux, qui remontent de 1’a-
val vers le haut, ils disent alors les hommes
Wexume

dire le nom de la riviere du coté de
Houailou

et dans leurs maisons, c’est lui Gomawe et
Urupwe, mais du coté de Poya, le nom de
celui qui est dans la riviere est Diava,
Negosi et Kavaa.

Dans le pays de son origine, les hommes
Wexume ont trés peur de lui, au moment la
pluie fait grossir les rivieres (JF),

les hommes ne veulent pas nager parce
qu’il y aurait un homme (Gomawe), qui
ferait couler (JF) et mort, et il est vraiment
interdit fortement

de jouer dans leur habitat, vers le soir, a
quatre heures et cinq heures, car c’est a ce
moment qu’il apparait dans la maison des
maitres.

Il est vraiment interdit aux femmes encein-
tes (a cause de) Iodeur de leur enfant,
odeur qui le fait courir, lui Gomawe, si les
femmes en voie d’enfanter sont prises de sa
maladie, c’est le sang qui sort de la bouche
et des oreilles.

p.6 - Le maitre a la médecine qui rend
1éger, mais il est mauvais de résider 1a ou
il n’y a pas le remede, de telle sorte que
I’esprit se perde.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



149

entre autres, les groupes de descendance Gwée, Pime¢, Mii a Néavin ; Mwéteapo,
Nezii, Gwée et Kwea a Monéo. Les Gwé, ou Gwé & en meRea ajié¢, se disent kavu
dans le fond de la vallée et se réclament d’un tertre Nezii sis pres de Bwérhéawo a Ni,
dans les hauts de Bourail ; ils comprennent les Kamérémwé, les Nezii ma
Bwérhéawo, les Mwade et les Meari, ces deux derniers donnés comme leurs servi-
teurs ; ils réverent I’eau, rhé, et Gomawe sous le nom de bao kau. Les Pime se récla-
ment d’un tertre Lii, en amont de Néavin, et comprennent les Kwea, les Jirua et les
Gowe Meéu. Les Mii, seuls a se dire spontanément Wékume, et a expliquer que les
autres groupes cités en font aussi partie, se réclament d’un tertre Mii a Néavin ; ils
réverent I’eau, jawe, et le dieu Gomawe ; ils disent s’identifier aux Wabealo de Koné
et aux Bwewa Mii (les Boexua de M. Leenhardt) de Neaji¢ (Nindiah) dans la basse
Houailou, ce que les Wabealo ont toujours confirmé. Les Mwéteapo proprement dits
se réclament du tertre Bwérhéawo et comprennent les Arato, les Metaga, les Goi, les
Arawa et les Poma ; ils réverent 1’eau, rhé. Les Nezii se réclament du tertre
Bwérhéawo et réverent I’eau, rhé. Les Gwée se réclament du tertre Bwérhéawo, com-
prennent les Karurua et réverent I’eau, rhé. Les Kwea se réclament d’un tertre Korti,
sis a Tii, au nord immédiat de la basse riviere de Houailou; ils réverent le bambou
autochtone (a faible diameétre), karé, et le tonnerre, noro.

19°Si = kani, qui croit grand (ML).

20 Sans ce texte, on ne saurait pas que le vermillon de la bouche du masque, obtenu a
partir de la matiere colorante enveloppant les graines de la gousse de 1’Abrus
precatorius, a pour signification le sang, le sang que Gomawe fait couler si son inter-
dit est violé.

«Dans 1’eau prend forme d’anguille dont la téte croit, on le voit
beaucoup par inondation ou quand meurt le maitre du totem (ML).

Un signe est donné quand I’inondation est proche de la demeure
des kavu. Aboa, une plante qui pousse au bord des rivieres et de lacs,
ainsi que par les roseaux udovi, lorsqu’ils sont emportés vers I’amont
par I'inondation (JF). / On voit la présence de Gomawe dans les
inondations proches de la maison du maitre, a ce que I’herbe aboa et
des roseaux, ne montrant que leurs pointes, remontent le courant (ML).

Sion veut le désigner (en référence a la riviere) dans la région de
Houailou et dans toute la zone située en aval, on emploie le nom de
Gomawe, mais aussi celui de Urupoe (JF). / On dit totem des Wexume

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



150

ma do sane au baro na ki roi i rho Gomawe
na ki ma to nenui dexa, e poaero nya roi

na ro kamoaro, na ki uru re na bori do bere
xina ro na ka sa dexa rha i pa kavu, ceki

do mé au.

Na ki bari poa ne nya ro wemoa xere na ki
rha(xa)

xa 0i na bori ki ka moaro, ceki ma oi roi na
kavu to we na ki oi na osari, ae e ze da oi ro
buirize ma para ka ta ma xe ro re vi,

na do ¢ na ki poa na ka uru ma ka rhiri. E
bori

na rhaxa ve e poaero ae e oi dexa na bori.

et lui vraiment trés mauvais cette apparte-
nance Gomawe quand on oulbie de mettre
un crabe en objet de sacrifice a I’autel

du clan

il tue rapidement 1’un des maitres, pour qu’il
meure vraiment (ML)

Si un crabe isolé se promene dans la région,
alors il

sera mangé a I’autel du clan, par le maitre et
par un enfant, mais il ne sera pas mangé
dans le quartier des femmes, et en d’autres
lieux. Il est bon qu’il y en ait plusieurs, I’'un

sera mangé a I’autel, les autres mangés (de

la mé&me fagon).

du c6té de Houailou, Gomawe de 1’eau s’appelle aussi URupwe?', coté
Poya, Diava, Negosi, Kavaa (ML).

Si I’inondation reflue dans les petits ruisseaux ou les grands cours
d’eau, on ne tente pas d’y nager (JF). / Tres redouté dans le pays d’ori-
gine des Wexume, quand les eaux sont grosses, on ne traverse ni ne
nage, disant : de crainte qu’il n’y ait quelqu’un, on en sera noyé et mort.

Tabou aussi de jouer vers le soir, dans la région du maitre, car
c’est I’heure ou le totem (calme du soir) apparait dans la maison du
maitre. Tabou la région aux femmes dont I’enfant a encore I’odeur de
vie fraiche (bomu, odeur du nouveau-né), car Gomawe court vers cette
odeur, et elles en meurent (sauf médecines). La maladie causée par le
totem : le sang jaillit de la bouche et des oreilles (ML).

2l URupwe est en particulier a Ponérihouen le nom de la «téte de monnaie» sculptée
d’un visage humain (en sparterie de fibres tirées de I’aréte de la tige centrale de la
palme de cocotier a Houailou), qui doit rester dans le «panier sacré» du groupe de
descendance, alors que les monnaies de perles de coquillages ont, elles, pour vocation
d’étre échangées .

22 Mou ne suffit pas, noyer chez nous est un concept total, chez eux relatif (ML). Mou

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



151

signifie couler et non noyer (JF). Ce terme est absent dans le dictionnaire récent de la
FELP.

Les kavu utilisent les médicaments appropriés et par conséquent
(la maladie) s’en va (JF). Le maitre a la médecine qui rend léger (ML).

C’est affreux si on est loin parce qu’il n’y a pas le moyen (né da
pé té) de se soigner. Mauvais aussi la colere de ce totem quand on
oublie de mettre un crabe en objet de sacrifice. Il tue rapidement 1’un
des maitres pour qu’il meure tout a fait (ML).

Si un crabe isolé se promene dans la région, il est pour 1’autel, le
maitre ou un enfant le mangera (un maitre vieux ou un enfant, les deux
étres dans 1’état pur, sans compromission des adultes avec des femmes,
etc.),il ne sera pas mangé au gynécée en quelque foyer par la. C’est bon
qu’il y en ait plusieurs. L'un est destiné a 1’autel, les autres mangés
(celui de I’autel mangé de la méme facon). (ML).»

L’homme qui provoque Gomawe '.

N

«Un homme du groupe de descendance Wékume, vivant a
Neshakwea dans la lignée Pime, son nom Nepobwekaso, s’en va a
Mweu, a Poya, chez les Nekiriai et reste 1a avec ses parents et ses alliés
par mariage, chefs du moaro Nekiriai. IIs se réjouissent ensemble, puis
reviennent et apportent I’affaire d’un panier de crabes dans leur demeu-
re a Neshakwea. IIs oublient ’autel du moaro et tous ces crabes, mais
se réjouissent avec les hommes du pays. Ils pensent que les hommes du
crabe ont fait le nécessaire concernant le crabe (a sacrifier), mais en
vérité, il n’y a pas d’offrande fin de marche a I’autel.

Au matin, il arrive et va a la maison du moaro, cet homme
Nepobwekasd, et prend un masque pour aller danser et chanter et faire
peur a tous les jeunes gens et les enfants. Il se tient en haut, vers la
maison du moaro, avec un paquet de sagaies prises pour la danse et
frapper les hommes ; il reste vers la maison, dansant et tournant ; on
voit alors le masque venir pour les frapper, ils fuient et il va pour les

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



152

frapper avec une sagaie. Il Ieve le bras pour frapper, mais il ne voit pas
un bois tres épointé pour éplucher les noix de cocos et qui était 1a, dres-
sé, tout pres, et y fiche son avant-bras pour qu’il rentre dedans. Il arra-
che son bras de la et le sang se met a couler, vraiment comme du sang
de beeuf.

I1 retourne a la maison du mwaro, enléve le masque, mais le sang
ne s’arréte pas. Il met un pansement d’herbes pour le sécher, mais le
sang n’écoute pas. On attache le bras pour empécher le sang de couler,
mais il n’écoute pas. On rappelle alors la parole des crabes, nourriture
de I’autel. On demande a ceux qui ont péché les crabes si on n’en a pas
oublié un pour I'offrande. Ils ont du coup su qui avait frappé cet
homme, a savoir Gomawe.

On appelle I’homme qui sait et qui vient avec I’appartenance, il
mache des herbes médicinales, il crachote ces herbes et fait boire, mais
il n’y a pas moyen, I’autre ne guérit pas a cause du sang qui n’arréte pas
de couler nuit et jour. (Le maitre) parle a nouveau sur quelques méde-
cines et a quelques dieux de quelques moaro, (le sang) n’écoute
toujours pas. Il vit encore cing jours, puis meurt la nuit. On écoutait son
corps d’ol s’écoulait une sorte de gémissement, comme un cheval qui
broute, du fait du combat a I’intérieur du corps de toutes les apparte-
nances entre elles. Vers le matin, on I’enterre. On abat tous ses cocotiers
pour le deuil, on en coupe les cceurs pour les manger. En les coupant,
on trouve du sang a I’intérieur. On ne les mange pas, sachant qu’il s’a-
git du sang de cet homme (Gomawe). C’est le combat des (morts et des)
dieux que 1’on verra ainsi, dont on dira que la folie frappe tres fort, si
I’on n’écoute pas en ce qui concerne I’appartenance, et si 1’on ne mache
pas les herbes de sa maladie.

Parole de I’appartenance, c’est le dieu de ces hommes et leur
appartenance a la fois. On dit qu’il en est ainsi, car ce dieu prend tou-
tes formes en une. Il est homme au sec, et alors dieu ; eau dans la
riviere, chose qui rampe sur terre, ou encore prend forme de poisson,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



153

d’anguille, de tortue ou de quelques autres choses. Quand il est au sec,
il apparait sous forme humaine ou celle d’étres qui marchent sur des
jambes, on dit alors qu’il est dieu (bao).C’est vraiment 1’offrande d’un
crabe a Gomawe qui empéche de guetter le crabe et de le manger en
cachette, voir I’aventure de cet homme? et leur oubli de donner un crabe
pour cuire a son intention.»

Notes

! Texte vernaculaire avec traduction juxtalinéaire donnée dans Guiart 1994, p. 93-97.
2 Confirmation recue du fils de Sone Bwerhoghau, a Gondé : a Neshakwea, on donne
toujours un ou deux crabes, obtenus de la cote ouest, aux Pime pour ne pas tomber
malade. A la mort du vieux David, on a apporté plusieurs paniers de crabes venant de
Nepu en oubliant d’en donner aux Pime. Au soir, un vieux était presque mort. On a
été obligé d’aller chercher Calixte Pime¢ Gowe Méu pour crachoter et le rendre a la
vie.

Cahier n° 2 de Bwesou Eurijisi. Traduction de R.Leenhardt, relue par J.
Guiart pour la conformité de I’ethnographie.

E ba virheno rho a cere na ki rha nu dexa
wemoa na moaro a basé ma, ma vi tovea
na rho ro ka moaro xio, na poro ma xio,
okare e bori ere rho re xei, ae to para moa
xere na ekuru roi, we e ba to poere ro newe
ma na na boe uru ke boei ko ro kemoru

e bori ere rho xe Wexume.

«On raconte que lorsqu’un clan entreprend la construction d’une
grande maison ronde, le totem apparait a I’autel et au bas-coté. C’est le
totem du lieu et quand on dort dans la maison, on entend toujours a I’in-
térieur comme le gargouillement d’une marmite sur le feu, c’est le
totem de Wexume (RL).»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



154

Na wi baro na rho e moaro xe, Kaunemwa

ro Gonde, na vi rhaxa veri moaro xe MwaRarhé

ro Bwewa, ndu e moaro ka mi xei Neuwe

ro Kiia, me rho e rou na maRiiRi, ka toi rho a

me na to poromoa i kavu, ma kase pu ké' i kavu
Maso ne ro wemoa i moaro a, we arii na poromoa be
weze, na ki rhede pwanuri, na pou ke xio, ro ku
moaro, we wi toi kamo na rho a, se na ki toi kamo na
bori wa pei ro nde kamo koesorua oro goa e, na wa
baro ro bee a kamo, pei re na ma na rhoa me na

do sane au, cere bori de toxara dewine, na ku

vou, ae nya: ne sakoai, me e bomu* wanii ma eara.

«Le clan Kaunemu (Kaunemwé), de Gondé, en a aussi, identique
a celui de Manarhé a Bwewa (le Boexua de ML). Ils viennent tous deux
de Neuwe a Kiia. Ce totem est le serpent (plature) ; il se tient a coté de
la maison et aux perches du maitre ; c’est interdit de faire le tour des
cOtés de I’allée, et de la perche a I’autel, de peur qu’il ne pénetre ’hom-
me. Il provoque alors une maladie qui monte jusqu’a la téte et aussi aux
genoux ; le maitre posséde le remede et le secret du soin qui sont (uti-
lisent) des produits de la péche (RL).»

Notes

' Ka se pu ké, planter d’un coup les bois ; I’emplacement des bois plantés avant e ka
moaro (ML).

% Nya, contenu du sacré, sacré, poanya, kanya (ML).

3 Bomu, tout ce qui est de la péche ; é bomu, produits de la péche (ML).

Ae moaro Neburu we rho e na simui

ba ere dexa ka a ka uru maRiiRi ne to rho.

Ae Bwerare, we rho re na mere, na wi na wese

cere* ka megd’ ceki a wisa ro dovo, na bori do ara sane au.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



155

Na wi bard na rho moaro xe Cibei Sari,

ro Gode, rho e na merhé e, arii na poromoa

i pa kavu, na ki toi kamo, na bori pei

Siou ma vi kiire e, ceki to xara dewine.

Ae na wi bard na rhé moaro xe

Bwere ma Waxe, ro Goenrii, we rho re na

bwarawe, okare bwarawe baze ma na na

ma seri re para barawe wanii, poka, sipil, suri,

sopari, poromoakau, kaciinu, ae e ba ere

ze ere, do bwarawe, ma sarui au ma suri (souris), ae na
re taree, we okare bwarawe re re rhé moaro a,

na wi na bori ka au e ne, ari na poromoa xere,

pei kae wai rho a, mi na bo a na poro goa

kamo xei, e bori ere ka éoi bwarawe xe,

Bwere ma Waxés, cere bard na merhé e, e bori

ere merhé pe Waxe, cere meari para rho re, re, na

cere pwaseri, ma ma torhu 6, ae pa Neuwe, we dé

rho re na uwe’, cere wa torhu na ki tuo ro mea ma xere,
na da wi na dewine.

«Le clan Neburu a pour totem le simui, sorte de serpent d’eau
fabuleux qui ressemble au maRiiRi.

A Boreare (Bwerare), c’est la poule sultane, ils ont le moyen de
I’envoyer dans les plantations qu’elle ravage.

Le clan Cibéi Sari, de Gondé, a le 1ézard, interdit les bas-cotés de
la maison du maitre: s’il y a quelqu’un, il attrape des brilures et des
morsures : on a I’antidote.

Les clans Bwere et Waxe a Goenrii ont la souris, animal antérieur
a tous les animaux, cochons, rats, souris, cheval, bétail, rat des coco-
tiers, on ’appelle la vraie souris, la souris est plus petite, a peu pres ;
c’est le totem de ce clan. Il y en a de blanches ; les ctés de la maison

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



156

sont interdits. Il rend chauve : on dit alors, rasé par le totem de Bwere
et Waxe. Quand on le rencontre, on 1’aime et veille sur lui. Les gens de
Newe ont pour totem la fougere, on la cultive devant la porte. Il n’y a
pas d’antidote (RL).»

* Les kavu de Bwerare, pas les pierres du merhé pour soigner les cultures (ML).

3 Mexé, 1a poule sultane, cela n’a rien d’étonnant, elle ravage les bananiers (ML).

¢ Pourquoi Bwere ma Waxé, puisque Waxe a autre totem, le merhé ? (ML).

7 L’herbe uwe : est-ce bien totem, ou nom de I’emplacement de ce moaro dans une
plaine de cette herbe ? (ML).

Na wi baro na rhé ro MweReo, we sairu

ma so ne, me poromoa, ko a ze vipoanuri, ae na ki na
peit na b ori cii ma uru juri ; ua da kuru

cere to xara dewine, na do tovea na pei rho a na na
pei mwa na, karo kamo, we rho na sairu

na tovea baro na ki re na ma, we a wano re

ae moa xio, ae na da pei na ki ko, okare petawai
para poromoa wanii i pai pa wi na rho re

we na mi baré na maso ne para eara kae

nai re poromoa’® xere, we e da ara na

para kamo wanii, ma pani a bard, na do

be vea baro na para rho a ro para

poromoa i pa kavu, ro moa ma ro bweweze

we e rhikon i na bori kamo roi

ae ke wa ne para eara ka e nai ro poromoa i
para kavu roi rhaxa moa ro, we cere de

ara" na cere, xei ke de rho re ro moaro

xere, ae na ki rho ka mi roi boe, ka to poara
bori ne pa noro rhari, cere bori da ara, we

na da rho re, ae rho ka mi roi boe,

na bori de tarhi na pa koro boe na kere ara ro

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



157

poromoa xio boé a, na bori dé ara na morua xio
ma péno xid, ma bori rhai pa be ori o.

«A Monéo, c’est le poulpe qui s’enroule au pied de la maison,
dont on ne peut pas faire le tour ; on ne doit pas I’approcher ; sa maladie
gratte comme la mycose et on ne dort pas.On en a 'antidote. La
maladie vient quand la marée descend, son effet est d’entrer dans les
maisons & marée basse et il n’y a pas de maladie a marée haute. On
reconnait les lieux de ce totem aux interdits sur la nourriture qu’on
plante a ces endroits. Elle n’est pas mangée par tout le monde, mais
seulement par les nya. Le totem se promene tout a I’entour.

Quelques hommes seulement ’apercoivent.

Les maitres du lieu peuvent manger de la nourriture plantée la car
c’est leur totem. Mais si le totem vient de la femme et est aupres des
maternels seuls, ils ne la mangent pas. Il est gardé par les parents de la
femme quand ils mangent, car c’est le leur, et les grands-peres, peres et
quelques freres peuvent manger aussi (RL).»

8 La maladie vient quand la marée descend, son effet est d’entrer dans la maison (a la
marée basse). (ML).

° Nourriture qui pousse au poromwa, mangée par les kavu, pas par les nya, neu, etc.
(ML).

10 Rhikon, apercevoir quelqu’un dans un lieu, place, jour : go rhikon ¢ kamwi, je 1’ai
vu hier (ML).

Il Le totem maternel n’est pas mangé (ML).

Okare ke wa né rui para poro

moa wanii, wa rho, rhai, maRiiRi, merhéé,

exoa, bwarawe, sairu, rhowé, soro, rhé e,

kavea, hu.

na wi na rhé ro OribeaRi, ma Gwamii, sei Boerare
wia Gauru ma Supe, ma Orino (?) o xere

ne Koiba, rho re na hu, dewine na weri

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



158

ma ke re re ne na dewi, ki toi kamo na hu

na ki kamo wi towe na ki boé, na bori vi kui
koe bo xio, na wi, ae boé we na coo neru xio,
ae cere tovo uru kamo ka wayo, ma cere toa koe,
ma cere toa tovo ri para no ka 6. Oi e bori

aze rho a céki suko ai pei re i hu, na bori

vi na ka pé na kavu rho e, na bori vi na ka

ii, rhé dewi, céki wayo, na bori pe baro meweri,
ceki ma amii ne, na bori pé para koe ceki E
nenamu® ne, na bori sasui para me ka meri.

Na ki poa na ka we pei, na bori pe baze

do meri weri re na pé, ma, md, ma u ro bode,

E gamo, ma edara, ma weri para karo e wanii,
mo goa e, na bori pe waso e rhade i rho ne,

na bori we keri ne namu, ma ba pe puru e

re de poanuri i puru e, 7ézé ceki mai na

xei.

Na wi bardo na dexa ke sa kooi,

pei xei hu, we na kavetova

mi na rho na kamo re E aze, na bori

wa ka uru newarowa", roi ka uru

de moa, we ceki pe maso ei, dexa, ae

ceki rhaxe neme i na dexa, na ki

ma ke poaseri e na ka sa ko i &

Ae na ki poa na kumoa ; E bori da ere ne a e ze
kamo ka pei vibweze, ae na ¢ ceki poa save cero me
rhaxe neme i dexa neene rho re na pemi, na
bori we u ro du o bodé ma wiri 0, na

bori we pé wazo e

ne bardo dewine hu we : awi xiirii, siri, saae,
sizo, we rhé. Ae awi rhiirii, siri, saae, we md

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



159

amu ne.

«Voila ce que font les totems lézard, serpent, gecko, poisson,
souris, poulpe, anguille, bananier, 1’eau, le ver, la iule.

Les OribeaRi et les Gwami, de Boreare (les Gauru, Supe, Orino,
dont les fils s’appellent Nekoiba) ont la iule (hu) pour totem ; leur herbe
est le weri, une plante ; quand il entre dans un homme ou une femme,
I’homme arrache son bagayou, la femme défait sa jupe, ils sont comme
ivres et ils dansent et disent des mensonges.

I1'y a un remede pour guérir de ce mal, le possesseur va chercher
I’eau de I’herbe pour la faire boire ; il prend aussi une tige de weri pour
la macher fraiche et il prend des racines comme torche médicale et il en
enveloppe la tige seche.

Quand il vient pour donner la maladie, il prend d’abord une tige
de weri, la mache, souffle dans ’oreille droite et la gauche et sur tout
son corps et la téte ; ensuite il lui fait boire de cette eau, il allume la tor-
che et la promene tout autour de lui pour qu’il soit soulagé.

Il existe aussi un autre remede contre le hu. L homme appelé pré-
pare 1’eau dans une feuille de taro disposée en creux pour faire boire la
maladie ou pour la lancer a la figure au moment ot le guérisseur arrive.

Le malade ne doit pas étre averti, quand il est fou, de I’arrivée du
guérisseur qui doit le surprendre et lui lancer a la figures ce paquet
d’eau et souffler dans cette oreille et le faire boire.

Les remedes du hu sont : awe's, xirii's, siri, saae®, siyoa®, a faire
en décoctions, mais awe, xiril, siri, saae, on en mache la partie
comestible fraiche pour crachoter sur le malade (RL).»

12 Ami, 1a nourriture fraiche ; macher la partie comestible froide pour crachoter sur le
malade (ML).

13 Kenamu, 1a torche médicale (ML).

4 Newarowa, feuille (taro ou autre) disposée en creux avec de I’eau dedans, . . . des-
tinée a frapper I’eau, enfermée dans la feuille refermée sur elle-méme et ficelée. On

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



160

frappe ainsi le possédé avec cette feuille pleine d’eau, la poche se brise et le malade
est arrosé ; le malade n’est pas averti de la venue du guérisseur (ML).

15 Awé (2), plante dont la racine comestible est consommée par les femmes en cou-
ches pour se fortifier le ventre ; les faiseurs de pluie mangent ses racines durant leur
recherche de la pluie pour les ignames ; dawé, variété de bananier dont on mange les
rhizomes (Dictionnaire Aji¢). Donne des décoctions a boire (ML).

16 Xiirii, mentionné comme arbre dans une mention manuscrite de ML, mais est absent
des deux dictionnaires existants. Donne des décoctions a boire (ML.)

17 Siri ou ziri, mentionné comme arbre dans une mention manuscrite de ML, mais est
absent des deux dictionnaires existants. Donne des décoctions a boire (ML).

18 Yae, nom d’un arbre au bois dur, a I’écorce noire et aux fleurs blanches ; il pousse
partout (Dico gjié) ; n’est pas mentionné dans Leenhardt 1934. Donne des décoctions
a boire (ML).

19 Yod, plante a fruits comestibles dont les indigénes se nourrissent en temps de fami-
ne (Dico. aji¢). Absent dans Leenhardt 1934.

Para moaro ka zeri rhé re

Moaro ka zeri rho re ro Houailou wanii,

to ne iri wemoa, we Meézikweo wanii, ma Neowau
ma Karhiixe, ma Bweowe, Guru, Gwé e, Rhai,
Juéu, ma pa Meva, cere ere na rho re na dexa
milRii re ne na kio, na bori da rho re, ae na uru
bao xere®, we cere de a ne nexa i e roi bori poai
Xere.

Para moaro ne zeri rho e we na rhavu mi

ma xei para pdle rhaxa kamo, ma ori ka

kamo towe na ku rere ma ku uru, na bori ka
poro, na bori vi wi para nekoere, a pé na

xere, na bori na para kaa ka mama ze pa

pa kani baze, pe ma, méu, dewi, ae na na

ze wika poedi para nekoere ka zee, ma kawi

na kere e ceki vi tarhi. E bori ba ere ze ere, wi ka ara
na bori rhavu para kamo ka xi na rho re xei

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



161

wi a, na vi tarhi ma amii ne rhai, na bori

tovea na rhai ro wemoa xio, we na re e na dewi
ne ro poara e, okare, e bori ere na wi na rho e xei,
na uru re na ka vi rhavu, roi para rho

wanii, ma pé pa baro, ma ke vitarhi para bao
baro, ae pa kani baze, we na do wi na

dexa kaa ro poara re, we na da wi na dexa

we na zeri pé re e na poara e.

Les clans qui n’ont pas de totem

«Les clans qui n’ont pas de totems a Houailou et dans la vallée
sont les Meyikweo, Neowau, Bweowe, Guru, Gwwé ¢, Rhai, Juéu, et
Meva.

IIs disent que leur totem est un oiseau de proie appelé kio, ce
n’est pas un totem, mais c’est comme leur dieu, car ils pensent a lui
dans quelques-unes de leurs offrandes.

Les clans qui n’ont pas de totems sont issus des enfants d’un seul
homme. Il a eu cinq enfants ou tout au moins trois, ou davantage, et le
pere a partagé ses biens. Il a donné aux ainés des choses sans impor-
tance, des taros, des ignames et des herbes, et il a donné aux cadets les
affaires de poids qui portent du sacré en elles pour qu’ils les gardent et
qu’on les désigne du nom d’homme sacré. Et c¢’est de cet homme sacré
que viennent les familles qui ont un totem, I’homme a conservé la vertu
du lézard qui apparait dans sa demeure, car I’herbe 1’attire aupres de lui
et ’on dit que cet homme a un totem qui vient de la.

Telle est I’origine de tous ces totems, des pierres de guerre aussi
et de la maniere de veiller aux dieux, mais les premieres générations
n’avaient rien aupreés d’elles, car il n’y avait rien qui attire aupres
d’elles.»

2 Car le rhé est autour de la maison, on a peur de lui, on prend soin de lui, il a des

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



162

effets et des antidotes (remedes et maladies). (ML). Interrogés directement sans faire
référence aux déclarations de Bwesou Eurijisi, les représentants des groupes de
descendance intéressés fournissent une information divergente. Les Neowau se récla-
ment du bao kau ; les Karlighe du sang, wara ; les Bweowe et les Guru du kaume, le
hibou ; les Gwée et les Rhai du 1ézard, rhai ; les Juéu du mexé, la poule sultane ; les
Meva de l‘aigle pécheur, ki¢. Il parait évident que ces données particulieres de
Bwesou Eurijisi ne bénéficient pas de la faveur générale.

Para ka wi na rho re

ro ne erewa moa, pa Kwea, noro, pa Wexume,

rhé kowiri?!, ae bao xere Gomawe ; Cibéy, merhé ;
Tovezii, koa ; Wema ma BweaRé, rhai, na da do rho re,
ae na ki vifara mi xé Rhéméu, torhi a Warawa ro
Borail, moaro xe boé rho re uru, rho e na hu,

moaro xe Bwexua, ii, de na kaa ka boere, ka wi na
puru e, ro para mezii, na o cu ma na lee.

Ceux qui ont un totem

«Dans la vallée, les Kwea, le tonnerre ; Wexume, 1’eau qui
bouillonne ; leur dieu est Gomawe. Cibéy, le 1ézard ; Tovezii, la pluie ;
Wema et BweaRé, le gecko ; ce totem est vraiment venu de Rhéméu,
en dessous de Warawa a Bourail, clan de Bwewa dont le totem est la
seule iule (hu), clan de Bwewa (Bwexua) au grillon noir, poilu, des ter-
rains noirs qui se cache et qui saute.»

21 Rhé kowiRi, ’eau qui bouillonne, sort en bulle, (comme une) bouteille plaquée
sous I’eau (ML).

Na zeri dewine,

ae rho xe Wexume, we dewi ne na pewi»
goa méu, de we koe ka e rha ne dewi

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



163

nere e wi ka sari au, na gomoa na de e, na wi na

peé ro nejé uru pemo, na do rhaxa na pe,

na poami na de na, ae na koro na dexa,

na ki cii ro i kamo na rho, na bori pé na kamo

ma naru ro newa e ma mé, na boro wiri ka cii xei rho
e pe baro pé ro nejo.

To Neweo ma neiriwé uboa, Neja wanii ma zeri

rho re, ae na ki toi na rho na bori toi ro bori ne

para noro, we ka mi wa boe, wake rhai maRiiRi Kavoro»
ete, ae na de zeri rhe re xei ka rha nu, para moaro
rere, Ai Pwarawi we rhoo na coe

Asa

Ae moaro xe Asa wanii, we bwarawe,

ma merhé*, ae moaro xe MaRarhé e, ma kamosari
na zeri, ae cere to xara ro panyao na

pa Sari, na uru re baré na Boe ma

Jawari, ma Eesa ma Pukiu, ma Mee, ma
OribeaRi.

Ne ue, we deé rho re na ue* ma maRiiRi,

cere de wa torhu uwe na ki ci®* ro meo moa, ma
poromoa” xere we cere tanexai ere, de okare

rho re, ae na da do kaa na para ka torhu ro
nedewi, na uru re na maRiiRi na ki bo vea

ro me ma, cere bori de ma torhu o, ae na da do
kaa na para kaa to nedewi.

To Warai Neporo rho re na ewé

buird, Nerhon rho e na kuie, to Tii

Kwea, noro, ka bo na zeri, Asawa wanii rho re na wija.
E da baro ze ro poro ma xere we na uda ae kamo
uru bori rho, na da wi na dewine.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



164

Na wi baro na moaro xe Bd,

okare do pé kavu Ba base ma,

we na wi na rho re, na rho re na
kaveé, na toi baré na MweReo, rho e
na sairu.

IIs n’ont pas d’herbes

«Le totem des Wexume a une herbe qui est une sorte de liane de
téte d’igname, une racine d’herbe qu’on a coupée en de toutes petites
lianes, sa feuille est longue, son tubercule en terre est comme le magna-
gna, il n’a qu’un tubercule rouge et vert.

Quand le totem entre dans un homme, celui-ci prend I’herbe, la
met dans sa bouche, et il crachote sur I’endroit malade ; on prend aussi
le tubercule dans la terre.

A Neweo, dans la vallée voisine, chez Neja, il n’y a pas de totem.
Quand il y en a, ils viennent des maternels par la femme et c’est le
gecko, le serpent, Kavoro sorte de dieu. Mais ils n’avaient pas de totem
a leur origine. Les Ai et Pwarawi ont le requin.

Tous les Asa ont la souris et le lézard. Les MaRarhé n’ont pas de
serviteurs, mais les Sari gardent une pierre de guerre. De méme les
Boe, les Jawari, et les Esa, Pukiu et Mé et OribeaRi.

Le totem est une fougere, fougere et serpent, on surveille le
moment ou la fougere commence a pousser isolée preés de la maison, et
I’on pense que c’est le totem, mais si elle pousse dans la brousse, elle
n’a pas de valeur ; de méme pour le serpent, s’il circule dans la maison,
on y prend garde, mais non dans la brousse.

A Warai, Neporo, le totem est le poisson mulet ; Nerhon, le totem
est la vague ; a T, Kwea, le tonnerre ; pour Kabg, il n’y en a pas.

Tout Asawa a pour totem le roseau a plumet. On n’en a pas peur
preés de la maison, car il n’entre pas dans ’homme comme d’autres
totems. Et il n’y a pas d’herbe (pas d’antidote a une maladie non exis-

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



165

tante).
Il y a aussi le clan de Ba». Ce sont les anciens maitres du lieu,
leur totem est le ver ; il y en a aussi a Monéo, c’est le poulpe.»

22 pewi, sorte de liane (ML).

2 Kavoro, sorte de dieu (ML). En réalité le nom en meRea aji¢ de Gomawe.

24 Asa, deux totems car Asa est le grand nom du moaro Bwere, totem barawe et du
moaro Nevexa totem rhé, I’eau et Waxe totem merhé (ML).

% Ue, sorte de petite fougere. Médecine totémique. Le suc de la tige est fébrifuge et
nettoie la langue chargée. Cette plante, totem du clan Newe, est entretenue foison-
nante autour des cases importantes de ce clan (Leenhardt 1934).

26 Ci, pousser a 1’état isolé (ML).

21 Poromwa, le bas de la paroi extérieure de la maison (Dico gji¢).

2 On honore le wija au moment des nouvelles ignames. La raison ? Peut-étre qu’il
fleurit a la saison ou la nourriture redevient abondante. «Ils n’oublient pas au moment
des ignames nouvelles, maido, de I’attacher sur le bois de 1’autel avant de sacrifier.
On I’attache au moment de la priere, quand on Ieve le couvercle et que la vapeur s’é-
chappe. C’est toujours au moment de la levée du couvercle qu’on «lie» les choses.
C’est a ce moment aussi que la kamosari du moaro trempe sagaies, pierres de fronde,
etc., dans la vapeur ; c’est lui qui marche devant (au combat) (ce n’est pas le kavu pe,
dont la tache est de parler fort, ka vi a ve moro). On n’attache pas le wija dans le e
moaro des Asawa pour les circonstances de la famille, naissance, etc., seulement pour
les ignames (Cahier 10, p. 28). (ML)

211 s’agit la des Kwerhd, groupe de descendance du regretté pasteur Avené.

Borail

Mooaro xe Wii orokau ka kau na zeri

rho e, na uru re na Boro, ma Jumwé

ma Teye ma Kiirii ma dexa Mejeno Jawu

pere Wii, ae dexa Mejeno re ne na

Mejeno Wawe cere wi na rho e, we

rho na noro, ae moaro Onere na zeri, ae wi xé
rhowa, we deé rho e na rhowa, ae

Kavica Mwa, na rho e na rhai xe Bwewa,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



166

ae moaro xe Wéeko, rho e na noro, ae moaro
xe Oa, we rho e na hu, ae wi xé

Meru, we na zeri, pa Tea baro, wi xé

Venarui baro, ma PweRexo, ae wi xé Rhéméu,
we rhd e na rhai wi re pu mi rho

BweaRé ma Wema, ro Bwerare.

Poya

Pd Mweu Nekiriai, na wi na rho re,

na rho re na xomwa®», ae moaro re Kavica
na zeri, moaro xe Bowa ma NeaRé

na zeri, peremi xei Bwewa, ae moaro xe
MaRarhé na zeri, Joa ma ka Rhabwara
na zeri, Bokwe ma Resi na zeri,

Kwea , noro, moaro Mewiya na zeri,
moaro xe Rhumwé na wi rho e na rhowé,
Neburu simwi.

MweReo

Moaro MweReo wanii, rho re suiru, ae pa
Asa ma Sari ma Bwemara ma Wéove

Ma Nearo, we rho re na wija vita®.

ae pa Wexume wanii, Nesii, Pime,
Bwérhéawo, Goi ma Arhawa, Mii

ma Gowe Méu, we rhau rho re na

rhé, kwiRi ma bao xere na Gomawe

we, ae moaro xe Ba Kwerho wanii,

we rho re, na kaveé.

Para moaro a wanii we na de

wi na rho wanii ro poara para moaro a, ae

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



167

na da rhau rho wanii, ae na ba to para
ro bori rhai re, xei ke rho ka mi wa boé e
ma roi sane, ae para moaro re

tovea ro a ere na wi na rho re,

we de kami xei ka rhavu xere

wuni, na e saveari, ma poromoa i

boé koro re na ki oso ro dexa neva

ma dexa neva, rhavu ro moaro kau
koeso ro paramoaro sari ne.

E da poaero se wanii, ae cere poaero
ze na bori, we, cé wi a hu, na de pé
dexa na ka poaero ze hu i bori kamo
cere de poivi ma ro bori ekara

ka moaro xere, ma to bori meomoa

i boe koro re, na ki vi wa ro ne

va re nese 0so roi, na ki na ze ma
na pova xio, na na moke da to

0so0, na bori ba vi ma au na

na we oso, pau e we na bara i

rhai kasai te, xei ke we de wi a**

ma ve katani, na bori bara i rai
kasai ere wi vi rhio rusze, ae

na ba apagiiRii uru re ni ze

pale, na bori rhavu rho ro

poara bori ne pa noro, koesorua

ro poara bori ma bori. Na uru re
bard na para rho ka zeri ka moaro
ne, poara kaa a ka ocu, ma ka cee, ma to
nerhé, ma ka dewi, ma ka ké i.

Na zeri ka vitarhi we na de rhavu

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



168

to para poromoa xere pa kavu, ma

wemoa xere wanii, ne se de me na dexa rai
re, na bori de ba vivi roi para

moru e, na de uru re na dexa ma dexa.

Ka arii xei we poromoa ma neko

moaro, ma de pa beaRi pa kavu, e sa

ve arii we na toi na rhai rhokamo ka rho

e na rhai, na uru re na maRiiRi, ma para
rho re wanii, ae na zeri dexa kaa a re eze wa
ceki ma rho wa xei, na da wi na eara

ma eoi, e da vi poaya ma uru ke wa

ne pépa, pekoa, makare, pekasa, méu

peé ewée, me e vi d rhari wa ro bo kaa re

ae toi rhd we de ka ari ne ro na poromoa
we na ki ma koe ro de poromoa i kavu rho
a, na bori vi na rhai towe na ki ro wa

ma dexa rho baro, ma wa pei ro

kamo, de maso ne ro poromoa, cere de
rhau to xara wanii dewine, ae cere pé na
bori ro, cere re vi so koo i.

Bourail

«Le clan issu de Wii, clan de grand chef, n’a pas de totem.

De méme pour les Boro, Jumwé, Teye, Xiirii et un Mejeno Jawu
PweRewi. Mais il y a un autre Mejeno appelé Mejeno Wawe qui a pour
totem le tonnerre. Le clan Onere n’en a pas. L’homme de Rhumwé a
pour totem 1’anguille et le totem de Kavica Mwa est le 1ézard de la
montagne de Bwewa.

Le clan de Wéko a pour totem le tonnerre, le clan de Oa le hu,
I’homme de Meru n’en a pas, les gens de Tea non plus, ni I’homme de

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



169

Venarui, ni PweRexo». Mais ’homme de Rhéméu a pour totem le
gecko qu’il a détourné des BweaRé et Wema de Boreare:'.

Poya

Les gens de Mweu Nekiriai ont un totem appelé xomwa. Le clan
de Kavica n’en a pas. Les clans de Bowa et Ne€Ré n’en ont pas et sont
des branches de Bwewa. Les MaRarhé n'en ont pas. Les clans Joa et
Karhabwara non plus. Les Bokwe et Resi n’en ont pas aussi. Kwea a le
tonnerre, le clan Maviya (Mwavizyé€) n’a rien.

Le clan Rhumweé a pour totem ’anguille et les Neburu le simwi.

Monéo

Tous les clans de Monéo ont pour totem le poulpe, mais les
Asawa Sari, les Bwemara, et les Wéove et Neard ont pour totem le wija
Vi ta.

Tous les gens de Wexume, les Nesii, Pime¢, Bwerhéawo, Goi, et
Arhawa (Asawa, Ayawa), les Mii et Gowe Méu ont tous pour totem
I’eau qui bouillonne et pour dieu Gomawe Wi.

Les clans de Ba Kwerho ont pour totem le ver de terre.

Tous ces clans ont des totems, mais tous les totems n’appartien-
nent pas a tous, car quelques-uns seulement en ont qui viennent des
femmes et des relations maternelles. Tous les clans dont nous venons
de parler ont leurs totems qui remontent a I’origine de leur clan, et qui
apparait dans les bas-cotés des cases lorsqu’on sacralise les bas-cotés
des maisons des femmes lors de leur mariage dans tel ou tel pays. On
le fait du clan le plus haut au clan le plus petit.

(Priere au totem)

Tous ne prient pas le totem, mais seulement certains. Ainsi pour

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



170

la iule, les offrandes sont différentes selon les gens. Ils 1’attachent au
bord de leurs autels et a quelques ouvertures des maisons des femmes.
Quand une femme ira se marier dans un autre pays a qui elle aura été
donnée par son pere avant son mariage, son totem l‘accompagnera
toujours, méme mariée, car elle a peur de le quitter, il lui a été donné
pour le garder ; elle a peur de le quitter de peur qu’il ne la rende malade
et elle apprendra toujours a ses enfants a le connaitre. C’est ainsi qu’il
est le totem originel de toute la parenté, de génération en génération.

Il en est de méme de tous les totems qui n’ont pas d’autel, tout ce
qui rampe, vole, va dans 1’eau, dans 1’herbe ou dans les arbres.

Il n’y a pas de gardien car cela a commencé au bas des maisons
des maitres du lieu est de tous leurs domaines. Que 1’'un d’eux vienne a
mourir, il continue dans 1’un des vivants et ainsi de suite. Ce qui est
sacré, c’est le pourtour de la maison et I’autel, et ce sont les vieux qui
en sont les gardiens. On le déclare sacré parce que le 1ézard est le totem
de I’habitant. Il en est de méme du maRiiRi et de tous ces totems.

Il n’y a rien a faire de spécial pour se sanctifier, pas de nourritu-
re ni de condiments interdits. On ne se met pas en état d’observation,
comme on le pratique pour la pierre de guerre, pour la pierre de pluie,
pierre du soleil, pierre du vent, pierre d’ignames, pierre de la péche. Car
a ’occasion d’une de ces actions, on mange seul, mais en ce qui
concerne le totem, c’est le pourtour de la case qui est sacré et si ’on va
danser derriere le pourtour de la maison du gardien de ce totem, le
lézard ou I’anguille ou quelque autre totem aussi bien vient rendre
I’homme malade.»

28 Pere Wii, issu de Wii, pere ne ; pere, branche généalogique (ML).

2 A Pesa, Wawe (ML).

3 Manque beaucoup de totems dans ces clans parce que les femmes n’ont pas fait
respecter le poromwa (ML).

31 Les deux versions existent. Celle-ci est a I’inverse de celle exposée par le méme
Bwesou dans «le maitre de Koné» et que confirment les groupes de descendance inté-
ressés a Bearare.. Il ne s’agit ainsi pas la d’une contradiction, mais de 1’affirmation

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



171

d’une relation constante au cours des siecles, sans que 1’on puisse retenir le sens de
I’itinéraire décrit dans les textes; qui est celui qui arrange le mieux le récitant, sans
que I’on puisse non plus en impliquer une antériorité pour qui que ce soit dans ce
sous-systeme ainsi décrit de manieres apparemment contradictoires.

32 Xomwa = maRiiRi a Poya (ML).

3 Wija vita, roseaux tres petits ; vita, faire pleurer : on fouille avec une pointe pour
enlever les petits éclats sous la peau (ML).

3 Ke we de wi e, qui est a cela, lui a été donné (ML).

3 Ru, interdit, sacré ; na wa ru yé : Uruva a fait mauvais (a violé) sa belle-sceur inter-
dite ; aru (ML).

Para rho rex*, we na ki cere poazeri

ro moa xere na pa kavu, ma de to
wemoa xere, cere bori pe a e, ere,

ge wa ze roa ge to veewa koa veri’, wi
ma jerhorho® i na kamo, cere pé a rhai
merhé, maRiiRi, para hu, jaa, na uru

re ke wa xere ze para kaa re na cere
poazeri ro wemoa xere, na mii xere baro,
ae na da do kaa, na ki cere poazeri ro
para nedewi, ma to bori nere, we de
tanexai xere, ere, na da to bwiri para
nedewi, ae de para kaa ka de

to sowi ro moa, ma to au ro neva,

cere do meari au na kere beé rhisai ro
neva xere, wa moa xere, na da do kaa ro ne
dewi, cere da oro i na ki to wemoa xere
ma ro newe moa xere, ae cere de samaiwa
cere de oi naa ara para ka tovemai

ae cere do oi ro okare to neva.

Na de rhaxa na rho dexa moaro, ae

na de poivi dexa rho dexa, cere da

vi rhaxa rho ré na para moaro, ae na

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



172

ki wi baro na dexa rho ro nejere re, na

bori da rho re wanii, ae kami roi

vibeé

na ki poro na bori de poro e da wa

dexa kaa zere, we e da tawai ere na poro

ma na duwe Pei kae wa i maRiiRi, we

na wa ro be a kamo ma de kamo koeso ro goa
na da kuru au xei, na viri veri rhai, ae merhé
we na da siu® na kamo, ma sari wi, ma ki* goa e
ae hu na neme poami na kavo, ma vi bweye
kui sua® i ma co neru® vo. toa koe, neme lu*
ae ka vea, na ma pei jimere, cil uru jewi

ma da kuru.

Cere de toxara dewine na pa kavu, cere

da peéri ve u, poara dewi a, we na tovea xe
g0x0, na bori, ae vinye* na bori, ae na

na do tovea na bori roi nexara vii kamo
vitara, cere toxara* ro na bori rhai re,

mi ma boé, e da viravai we ne se

da wi na pé na ki ma perivea, ae na

ki bari pé na dexa, na bori auri, mece

ki oro 0¥ ze na ki a vi sa koi i

na de to toxara na dexa kaaveai o

towe o xio, ma dexa kamo kere e ma de

xa ku Ori ne 0 xio, xei dexa to*

Na uru re na ke wane

para kaa re ge erewa.

«Tous ne possédent pas I’herbe remede de I’interdit du pourtour
de la maison, mais seulement ceux qui viennent soigner.
Quand les gardiens du lieu rencontrent le totem dans leur maison

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



173

ou leur domaine, ils lui parlent ainsi : «Que fais-tu ici ? Eloigne-toi plus
loin de peur que quelqu’un ne te rencontre.»

IIs parlent ainsi au lézard, au gecko, au serpent plature, a toutes
les iules, aux vers, quand ils les rencontrent dans leur domaine et aussi
dans leur maison, mais cela n’a pas d’importance s’ils les rencontrent
dans la brousse ou quelque part ailleurs. Car ils pensent que c’est sans
conséquence dans la brousse et que toutes ces choses qui sont de tout
temps dans la maison et de tout temps dans le pays, ils les aiment vrai-
ment quand ils les rencontrent sur leur terre ou dans leur maison, mais
cela n’a pas d’importance dans la brousse.

IIs ne fuient pas le totem lorsqu’il est sur leur domaine ou a I’in-
térieur de la maison, mais ils I’écartent doucement. Ils mangent ces ani-
maux quand ils les trouvent au loin ; ils ne mangent pas seulement ceux
qu’ils trouvent dans le pays.

Chaque clan a son totem et chacun différent. Il n’y a pas un seul
totem pour tous les clans, et quand il y a un totem parmi eux, il n’est
pas celui de tous et il est venu par alliance.

Quand il y a beaucoup de totems, ils sont trés nombreux et on ne
leur fait rien, car on ne sait s’ils sont nombreux ou peu nombreux.

Le serpent plature rend malade, d’abord par les jambes, puis (par)
le corps tout entier jusqu’a la téte ; on n’en dort plus, c’est comme avec
le 1ézard.

Mais avec le gecko, I’homme maigrit, rapetisse, sa téte grossit,
son visage est douloureux et pali, il devient fou, arrache son bagayou et
ses vétements, erre ¢a et la, saute, devient noir comme un ceil poché.

Mais pour le ver, il produit des mycoses qui enflent comme des
furoncles et on ne dort pas.

Les maitres du lieu possedent les herbes, mais ils ne les font pas
connaitre parce qu’ils en possedent certaines par réves, d’autres par
transes. D’autres herbes n’apparaissent pas entre les mains de gens en
vue, seuls quelques-uns les possedent, hommes ou femmes

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



174

Le totem ne se vend pas parce qu’il n’aurait pas d’effet si on le
montrait. Mais si quelqu’un désire en avoir, il appelle au secours pour
chasser le mal quand on soigne le malade. Il demeure aupres d’un de
ses freres a libre parler, ou de son fils ou d’un parent, ou de quelqu’un
qu’il aime de cet endroit. Telle est la maniere de faire au sujet de tes
questions.»

3 Respect du totem dans la maison. On lui parle (ML).

3 Tiens toi loin d’ici (ML).

3 Jerhoro, rencontrer (Leenhardt 1934).

¥ Ja 2, tout &tre qui semble un produit de la nature dont il se nourrit ou de 1’objet dont
il émane: asticots, vers de pourriture et animaux analogues (Leenhardt 1934). Jaa,
tout étre qui semble un produit de la matiere dont il se nourrit ou de I’objet dont il
émane : vers de pourriture, chenilles, larves (Dico aji€).

40 Siu, maigrir (ML).

41 Ki, grossir sa téte (sa téte grossit) (ML).

#2 11 enleve son osua (ML). Kui sua, se glisser hors de 1’étui pénien, dit localement
«bagayou».

# Co neru, enlever la jupe de fibres (des jours ordinaires), que ML désigne du nom
de «tapa», appellation commune a 1’époque pour ce qui n’était pas du tapa, mais illus-
trait un glissement sémantique de la langue véhiculaire (introduite par les baleiniers)
de la Polynésie (jupe en étoffe d’écorce de mirier) a la Mélanésie (jupe en fibres de
tronc de bananier ou de bourao).

# Lu, noirci (comme un ceil poché) (ML).

* Vinye, possession par I’esprit (ML).

4 Toxara, étre avec. Avoir avec soi, posséder — sans idée de possession permanente
(Leenhardt 1934). Absent dans Dico ajié.

47 Oro 0, sortir (la maladie) (ML).

48 Le totem n’entre pas pour posséder, mais I’esprit ou le dieu, oui (ML).

Kanya.

Kanya i kamo we na da uru ke wa ne
moaro, we na ba to sawi na ne, ere moaro ma
para kamo roi, ae kanya we de merea ka

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



175

ba petova vi na para cikani, na uru pova
ma pania, ma yaya, ma morua ma gee.
Na bori ma ma ma morua ma gee roi
moaro i pova, ae na zee ma arii au roi
moaro i yaya, we na arii au ze pamara e
na kanya xio ma pova i kanya xio,

ma ka moa roi kanya xié, ma poromoa xio
ma dee, ma goa ¢, ma epe xio, ma sopoa
ma mara xio, ma eké ro ka moaro xio
ma ébwé ro bweweze xio, ma e vi arae
na ki me, ma e tuwiri i ka vi ne, ma

epe xio bard, na de ba virhii neri

moaro ai péva i kanya, ma poromoa xio.
Oka no ne para ka ari

roi kanya, we e savearii goa ¢,

ma de ma epe xid, ma sopoa xio

ma tuwiri goa €, we na arii xei rho e,

we na de to xio, torhu ma na mo sari

na osari. E bari ba savenexai ere,

koa ze vi ro de pa ka toi rho i

we koa wi yei do pwere no, ma to vide
we cere de tanexai ere para rhokamo, we
na de toi pa kavu, arii na goa ¢, we na
to i, na uru re na de we ka to xio baré, na uru
re na be yuru e, we na toi, okare na

pé arii xei na pa mara e.

Ae toi ka moaro, we, na toi na ka sé ké,
pau ké, okare na toi na rho e, ma to
moaro we na to moaro, ma poroe

bard, ae to bwewese, we na arii baré
xei para ké péeci rho re bweweze,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



176

we e 0 0 e bard, i peoe puké ro ka

moaro, e bori tanexai ere para pu

ké re we na toi bard na rho.

E pe arii baro, E pei ka arii ne kanya

ma pova i kanya, we e tanexai ere koé

we na to curu ka 4 ne ne, bori okare

na arii xei.

Rho kanya we na ua baré beéori e,

na ki oso ro dexa neva, ma dexa neva

na do ua e boé na rho moaro xio, na kivi

na ka oso ro dexa neva, ma wi ba tovea, ne
POro ro wemoa Xid, ma poromoa xie, ma newe
moa xio, ae na ki we beaRi na boé a, na boé
we do kau au na ké we bara i meomoa

Xid, xei para kaa ka arii we na we vi

na ka sa moa e, ro poara pa we beaRi ma
pai beaRi, ae ne ze we pei na boé, ma

bori we vi na rho e moa to poara o xio, ma para
boe xio, na da to poara ru na curu mo ké
do wa, ae ne ze ma we toi na ki curu we
beaRi vi, ae dewine bard, we curu de

torhu bard ; we na de pémi ma na pani ru
rhai pa kere ere rho re vea na rho a.

Kewa i bori rhé a ro we mai

bori kamo kavu, we cere de to a to para

ne amo ro ka kuru xere, ro moa xere

ae na ki (ici une tiche d’encre) viru roi na kamo na ki zeri
kavu moa, na bori poazeri roi, cere

bori do cero ma barai, ma oro tii rua i,

ae na e na ki virii baze na kavu rho

ceki pe arii ma samoa e wiri, cekere

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



177

ma we Vvirii mi na para kamo, kewane re
roi rhai merhé maRiiRi.

Na do sane na newe moa i bori kamo

pa wi ne rho re a, we cere e roi para newe,
na bori do mo ma pui na para ne wemoa
na yeri kuru roi.

«Kanya®. L’ oncle maternel n’agit pas comme (le ferait) le moaro,
car son nom du moaro est toujours la : le moaro et les hommes a I’in-
térieur, mais I’oncle maternel est le signe de la croissance des généra-
tions, le pere, la tante et la mere, les grands-peres et grands-meres.

Interdits. Le grand-pere et la grand-mere sont a ’aise dans le
moaro du pere, mais ils seront lourds et interdits dans le moaro de la
mere, interdit aussi aux neveux utérins vis-a-vis de 1’oncle maternel et
du pere de ce dernier, des hommes de son moaro et du pourtour de sa
maison, de son dos a lui et de sa téte et de tout ce qui lui appartient, de
son turban et de ses cultures, et du contenu de sa marmite a son autel,
des vivres présentés dans son allée, et le contenu de ce qu’il mange,
quand il vient. Il en est de méme pour le moaro du pere de 1’oncle
maternel et partout autour de sa maison.

Voila les choses interdites a propos de 1’oncle maternel, car on dit
sacrée sa téte et son dos, et tout ce qu’il prendra, et son turban, et de lui
toucher la téte, interdit a cause de I’appartenance qui est en lui. On fait
attention au petit enfant et on lui dit de s’éloigner du dos de ceux qui
portent en eux [’appartenance, de peur qu’il n’entende pas
(avertissement) et s’obstine (12 ou il ne faut pas). Car ils pensent que
I’appartenance réside dans les maitres, d’ou I’interdiction de la téte ou
elle réside, sachant qu’elle demeure aussi dans le cou, et (que) cette
interdiction demeure vis-a-vis de ses neveux utérins.

Les totems dans les bois, les bois sacrés®. Dans cet autel, est
I’emplacement des perches et des grands bois. C’est 1a ol demeure

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



178

I’appartenance, a la grande maison du moaro, et de nouveau alentour,
et dans I’allée, a cause des petites perches marquant la division de 1’al-
lée, car on va prendre ces perches a 1’autel, et I’on pense : 1’apparte-
nance vit aussi dans ces perches.

Interdites aussi les déjections des deuilleurs de 1’oncle maternel
(décédé) et du pere de ce dernier, car on pense que I’esprit de I’appar-
tenance réside aussi en eux.

L’appartenance de 1’oncle maternel suit aussi sa sceur, quand elle
va se marier dans un autre pays ; ils résident alors ensemble (1’apparte-
nance et elle) dans sa maison, et au bas de sa maison a a I’intérieur,
mais lorsque cette femme est dgée, la crainte de franchir sa porte est
grande, a cause des choses sacrées qui sont établies dans la maison des
hommes et des femmes de cet dge. Si la femme meurt", son apparte-
nance va aupres de son fils et de sa fille, alors qu’elle n’y était pas
quand ils étaient encore jeunes, car elle I’avait apportée autrefois leur
mere, venant de ses parents qui résidaient avec cette appartenance.

La facon d’autres appartenances est de résider aupres des
maitres, sur leurs nattes a dormir, dans leur maison. Si un homme péne-
tre en ’absence du maitre et qu’il les voit=, il sera saisi de crainte et se
sauvera vers le haut (de I’allée). Il sera bon que le maitre de ces appar-
tenances leur parle et les écarte doucement, pour que les autres hommes
puissent entrer. C’est la maniere pour les 1ézards, geckos, serpents®.

L’intérieur de la maison de certains est mauvais, car leurs appar-
tenances y font des trous#, il y a plein de creux et de bosses lorsqu’on
y couche.»

# Voir Rhd, Leenhardt 1934, p. 259.

30 Intertitre de M. Leenhardt.

#'Venue du totem, quitte la femme morte, va vers fils et fille (ML).
4 Ils gardent les cases vides (ML).

4 Le fait de qui fouille dans les cases abandonnées (ML).

4 E, faire des trous comme les crabes ou les rats (ML).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



179

COMMENTAIRE :

Alban Bensa et ses éleves répetent a qui mieux mieux que
Leenhardt s’est trompé en affirmant que les totems étaient de
descendance matrilinéaire. C’est 1a une invention parfaitement malhon-
néte. Maurice Leenhardt n’a jamais dit cela. I1 s’est contenté de repren-
dre le discours ci-dessus de Bwesou Eurijisi sur les appartenances (rhd
re) qui suivaient les femmes et celles qui étaient héritées en lignée
paternelle.

En ce qui concerne les groupes de descendance qui ne bénéfi-
cieraient d’aucune appartenance, Maurice Leenhardt s’est vu confirmer
par le chef Mejé Nejé de Neweo que le kaume, le hibou de petite taille
n’était pas compté pour les siens comme leur rho re, d’autant qu’il est
censé vivre non a proximité de leur habitat, mais dans le massif de
calcaire noir karstique qui domine le village catholique de Neaji€, appe-
1€ jé, et qui serait le point d’origine de toute une série de moaro, dont
celui des Nejé. Le hibou est ainsi le symbole de tous ces gens-1a et cela
fait beaucoup de monde.

On doit admirer cette recherche de I’auteur canaque, a cette date-
la, en vue de décrypter le systeme qui est le sien et de fournir a Maurice
Leenhardt, en réponse a ses questions, des criteres clairs de distinction
entre les unes et les autres variantes. Pourtant la recherche de classifi-
cations tranchées n’aboutit pas entierement, et Bwesou, en cherchant a
élargir son propos au-dela de la haute vallée de Houailou, en arrive a
aligner des noms et des appartenances dans les vallées voisines sans
que la démonstration soit faite de 1’existence d’un systéme identique en
chaque vallée.

L’inventaire ethnographique de ces vallées, réalisé 1’'une apres
I’autre et a ce moment-la sans référence aux données de Bwesou qui
n’étaient pas disponibles alors (il n’est pas certain que leur possession
sur le terrain eut alors été un avantage), a permis d’établir des situations

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



180

paralleles beaucoup plus détaillées et diversifiées, plusieurs sous-syste-
mes étant mis en évidence, autour d’un systéme principal restreint a la
«vallée longue» et fonctionnant d’amont et aval, et d’un autre qui s’é-
tale selon un axe sud-est nord-ouest et qui parait beaucoup plus vaste.
Les regles de fonctionnement dans chaque cas ne sont pas les mémes.

Le systeme plus ou moins équilibré — il déborde au sud-est sur
Kiia et Kwawa et a ’ouest sur la cdte de Bourail — des vallées de
Houailou et de Neawowa présente une fonction liée aux pratiques
rituelles de la culture de I’igname autour des rites paralleles construits
autour de Ee et Omidaa et de la présence mythique des deux lézards (en
réalité geckos) de Boghiu et de Bweghawe.

Le systeme qui s’établit dans I’axe de la Grande Terre et que
Bwesou ne décrit que partiellement, mais auquel il participe et qu’il
justifie constamment, a lire entre les lignes, s’insere dans le jeu des
deux réseaux d’identifications partagées qui jouent le long de la Grande
Terre et entre la Grande Terre et les iles Loyalty. Il comporte un
systeme de partage de I’environnement a la fois localisé, dans chaque
vallée, et dispersé entre Monéo, Ponérihouen, Poindimié sur la cote
ouest, Poya et Koné sur les versants occidentaux de la Grande Terre. Il
se raccroche a Houailou par I’intermédiaire des groupes de
descendance rassemblés de force par le systeéme colonial a
Nerhéghakwea.

Les groupes de descendance qui ne sauraient mettre en avant une
appartenance sont fort peu nombreux dans le cadre de l’inventaire
réalisé. I en est qui disent ici ne plus savoir, et d’autres, portant le
méme nom, un peu plus loin, qui livrent alors la une information
parfaitement pertinente.

La tendance aux chefferies a ne pouvoir se réclamer d’un rho re
est compensée par I’existence des branches dispersées, n’étant plus
chefs ailleurs, qui parlent alors sans détours. Dans tous les cas, et
Bwesou le dit fort bien, les kavu ne sont jamais les alnés, mais

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



181

représentent une des lignées cadettes de kamosari. Le principe est sauf
des que cette lignée de «maitres» porte un tout autre nom que celui de
la branche ainée. Mais lorsque 1’écart généalogique semble plus proche
et que le méme nom est porté par les uns et par les autres, en y ajoutant
seulement le qualificatif gwé e (téte lui), gowe (gowe méu : milieu de
I’igname), sari (petit), ou pwédi (cadet), I’affirmation est plus malaisée
a maintenir.

On aura noté en passant que la transcription du mot a varié chez
Bwesou Eurijisi, qui I’écrit tout d’abord rhé, puis passe quelques pages
plus loin au rhod, ou rho, de maniere a le distinguer de rhé, I'eau. Il
était 1a linguiste structural avant la lettre. C’est dire que sur ce plan, il
se posait déja spontanément les bonnes questions.

La derniere phrase explique les circonvolutions embarrassées des
dernieres pages, écrites en rapport avec des questions ici trop généra-
les, concernant le rhd, sur lequel il est bien difficile de superposer des
regles claires quant a sa multiplicité et sa répartition dans 1’espace, et
quand a savoir si on le mange ou pas.

En fait cette question, classique encore a 1’époque de Marcel
Mauss, n’était pas pertinente, le rhdo étant toujours une forme fabuleu-
se différente de 1’animal, la plante ou le phénomene atmosphérique
courant, et celle-1a, évidemment, on n’imaginait méme pas de la man-
ger, ce qui aurait été physiquement impossible. Dans ’esprit de celui
qui questionne, il se glisse une confusion entre I’espece animale et
végétale bien visible, qui assume une vie physique, ce qui la rend ou
non comestible, et I’appartenance symbolique, laquelle ne se rencon
trera A Pouverture d’aucun four. A Paris, on demandait 3 Maurice
Leenhardt de mettre en évidence des régles, des lois et des classifica-
tions, dans la tradition de 1'Ecole de sociologie francaise. Le poids de la
profession, nationale et internationale, a qui éprouve le besoin, si
souvent économique, d’étre reconnu, constitue toujours, entre autres
parfois moins négatifs, un facteur dirimant.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



182

D’autres textes viennent apporter au fil de la plume de nouvelles
précisions.

Cahier 10, page 23.

«Le moaro Moarhae, moaro serviteur de Newe.

La montagne de Purewesiri, comme une haute case, moaro du
tremblement de terre. A son pied, un homme de Moarhae sacrifie, qui
est serviteur de Newe. Son grand-pere avait commencé la un moaro, a
cause du nombre de maRiiRi qui s’y trouvaient. De 1a le totem des
Moarhae et Kaunemwa. Kaunemwa est un grand moaro, plus grand que
Newe, et il a commencé au bord de mer (2 la pointe de Kiia pres de
Boenini). Le moaro n’est plus au lieu des maRiiRi, il est dans la brous-
se, de 1’autre cOté, mais les maRiiRi sont toujours avec lui.

La maladie de ce rho est tres grave, elle lie ’homme comme le
fait la marmite lorsqu’il guerroie et prend quelque chose (1’entoure de
ses anneaux). (ML) .»

Cahier 10, page 29.

«On enleve la pierre (p& méu, pierre a ignames, possédée par
chaque famille) lorsque la tige de 1’igname atteint le paquet et on 1‘en-
terre au pied du ai (tuteur en bois dur). On jette la paille et les brins de
diro ; la paille a fini son rdle de sécheresse, car il convient maintenant
qu’il pleuve. On déterra la pierre quand on mangera les ignames.

Tout le temps que la pierre est dans le neviiRii (le billon), le rho
e vient se promener sur le billon, pour que I’igname enfonce, soit
grande et longue.

Il'y a des koa ai sans pierre, ceux-la, on ne les enleve pas.

Quand la tige de I’igname est a mi-hauteur, on lie des feuilles de
goudronnier (kwiRi) avec des liserons qui poussent pres des conduites
d’eau, c’est pour amener la pluie.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



183

Chaque lune est qualifiée par le travail ad hoc.

Ta ye ka ye toa wi vi na pe méu (rester a ce qu’il y ait aller dans pe
méu): il ne va plus en travers du billon, I’homme qui est fase, c’est-a-
dire en état de moano, ou qui reste chez lui (avec sa femme), de peur
qu’ils ne se tiennent en préjudice de I’igname (I’igname ne sera pas
droite, elle serait fourchue ou sans consistance). On montera de nou-
veau sur le billon quand on y aura enfoncé le koea.Le koea est un
paquet composé de feuilles de diro, peau de niaouli, 1ié dans des tiges
de bananier j6 (sauvage) et bananier wedi bweRe (voir fiche). Le koea
est fait par le moaro qui habite pres de la pierre 1ézard (ou autre moaro
et autre rho e) ; un de ces koea a touché la pierre, et les autres sont tou-
chés a la course, comme les semences d’ignames, puis dispersés dans
toutes les familles en rapport avec cette pierre. On le recoit et I’enterre
dans le billon.

De ce moment, on peut marcher sur le billon. C’est a ce moment
que I’on peut aller dans sa maison, c’est-a-dire qu’est levée I’interdic-
tion sexuelle qui séparait les époux depuis le commencement des
semailles. C’est le kasoro do i kwea, crier la feuille de kwea. Les vieux
de Mea vont a cet endroit qu’ils appellent Kasorodoikwea et crient :
«C’est le jour ol les époux se réunissent ! »

Na tii rua na pa neeé ma saraxe, ancétres, maitres du lézard, etc., suit la
lignée d’ancétre (car le prétre sacrifiant par les paquets est resté dans
une petite case cinq jours). Et le rho e, 1ézard du kwea, se promene sur
la plantation, pour que les ignames naissent.

Pierre a igname, pierre de bonne forme, on la frotte contre une
pierre granuleuse pour lui donner bonne forme, travail analogue a celui
de la hache, ils I’enveloppent ensuite dans une peau de niaouli et de la
bourre de coco; I’honorent, la prient et lui donnent comme nourriture
une igname posée debout contre le bois sacré a 1’autel, et mettent la
pierre igname dans le panier avec la monnaie de 1’autel du moaro.»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



184

' L’élévation, c’est-a-dire la présentation de ’igname a la hauteur de I’épaule, cela ne
se fait pas dans le discours de pilou, et dans les actes d’hospitalité ou de courtoisie
jusqu’au moment de la semence des ignames, un homme en rencontre un en train de
planter, le planteur en éleve une pour offrir a I’autre.

Cahier 10, page 22.

«Moaro Neja, sont de Merhadowau ou est neja, la pierre noire,ou
une chouette parle la nuit. Quand il y a un mort au matin, on dit : «C’est
ce que la chouette a dit cette nuit.» La pensée alla vers elle, totem ?

(Elle n’est pas vrai totem) «ils ne 1’ont pas apportée de
Merhadowau, mais elle a toujours été a la pierre noire.» Elle en est
I’oiseau (ML) .»

Un rite a la chouette ? Le totem habite le bord de la case, on le
la tuent-ils ? etc. craint, etc.
Voir légende de la Chouette et du Rat il n’en est rien pour la chouette (ML).

= lutte des Neja et des KapaRé ? (ML)

Cahier 10, p. 24.

Le mort.

«On va chercher son ko. Le ko cherche a revenir dans son habi-
tat, ’ancien vivant, le mort (de la, plus tard on retrouve les tombes). Il
vient, grand tremblement de terre, il a forme des bétes rampantes :
lézard, oiseau (sare), rat, qui court et v. . . (?). On le saisit, plonge avec
lui, 1l devient pierre ayant forme de rho re. L’esprit continue a courtr,
partie de lui est pétrifiée sous forme de rho ou de partie de rho (pour le
mulet, la pierre représente 1‘estomac du poisson, etc.).

Cette pierre est pere.

Mais quand est esprit qui sera pétrifié, il n’en est pas moins
vivant dans I’eau : mulet, il est le pere boria, la représentation du mort
par rapport aux dieux qui dansent de joie de sa venue.

Mais on ne prie pas le rhd e mulet, on prie I’esprit du mort, le seul
rho que I’on prie est le hu.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



185

Ainsi le ko et le rho sont solidaires2. La transformation du 1ézard
en pierre, ou en poisson, n’a rien de troublant. Le 1ézard est
représentation. La famille du totem mulet les mange, mais (celle) du
requin, non. Toutefois, il y a un petit mulet spécial, que certes ils mélent
(?) au totem, et ne touchent pas (ML).

C’est le moaro sari, la famille cadette qui a le rho autour de sa
case, c’est ce tour qui est interdit. La case des ainés, celle du chef, ne
I’est pas (ML).

Les Neporo sont issus d’un aieul de Bua (un bweweye sur la butte
d’Oroibao), issu de Neburu ; ils n’avaient pas de rho et ont pris le
mulet, laissant aux Neburu le crabe, rha, et le simwiz (ML) .»

2 Mieux que solidaires, pour I’auteur canaque, ils s’identifient I’'un a I’autre. En repre-
nant ce theme a son bénéfice propre, comme une découverte personnelle, Alban
Bensa fait preuve de malhonnéteté intellectuelle. L’ auteur canaque a la priorité sur lui,
ayant écrit un demi-siecle plus tot, mais il ne peut plus se défendre. Bensa en profite.
La traduction de ko par «esprit» est une habitude du moment, en particulier chez les
auteurs anglo-saxons. Elle présente 1‘inconvénient de I’imprécision. Un autre texte de
Bwesou Eurijisi, cit¢ dans Leenhardt 1930, montre que le ko apparait comme le
dernier souffle du mort, visible sous la forme d’un insecte volant saisi au sortir de la
bouche du nouveau défunt, enfermé dans le poing fermé et aussit6t échangé au fond
de la riviere pour une pierre en laquelle il est censé s’étre transformé, pierre qui
devient pierre panyao.

3 Simwi, béte merveilleuse dans les mares, tantot téte d’anguille et corps formé par
une . ., tantdt trongon de ’anguille (flottant dans 1’eau et nageant ainsi, etc.). On en
voyait beaucoup autrefois. Certains aujourd’hui savent les voir. (ML).

Cahier 10, page 29 et 30.

«Ils prient le hu, ce serait le seul totem prié. A ’autel, ils piquent
sur du bois du sowé. Omesa lui sacrifie a Gondé.

Ce bao bwiRi se manifeste par les bruits de la nature, quand
I’homme entend bruit d’éboulement qu’il ne voit ni ne trouve, chocs de
pierres, etc., bataille de rochers.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



186

Le masque néo-calédonien pose de multiples interrogations, dont la premiére est qu’il
n’existe pas dans le sud de la Grande Terre, et que ses rares apparitions aux iles Loyalty
sont fugaces, sous des formes peu évoluées utilisant des matériaux végétaux. Le masque
classique de la Grande Terre, celui qui est le plus représenté dans les collections de
musées (il n’en existe que deux au Musée de Nouméa), est constitué par les cheveux et
les poils de la barbe des deuilleurs, coupés a la fin de leur cycle d’interdit, accrochés sur
une structure de vannerie et d’étoffe d’écorce de racine aérienne de banian. A chaque
mort d’un chef dans une génération nouvelle, les poils et les cheveux des nouveaux
deuilleurs y seront ajoutés. Des feuilles seches de bananier sont pliées a I’intérieur, afin
de bourrer pour que cette structure repose sur le haut de la t&te du porteur, et que les yeux
de ce dernier soient a la hauteur des deux dents cassées a cet effet de la bouche du mas-
que (la technique du dessin de ces dents est une indication de 1’ancienneté du masque,
puisqu’on peut y reconnaitre I’empreinte éventuelle d’un outil métallique). Le filet atta-
ché au bas de la structure permet de fixer a chaque nceud un paquet de plumes noires de
notou, ce qui constitue ainsi la cotte de plumes cachant le bas du corps du porteur, mais
jamais ses pieds, reconnaissables par tout un chacun. Le masque lui-méme est sculpté
dans du bois tendre, contrairement aux sculptures de la demeure faites d’un bois consi-
déré comme imputrescible, le houp.

Ce masque ne ressemble a rien de ce qui existe ailleurs dans la région. Penser a une
introduction venue du reste de la Mélanésie, ou les masques sont si nombreux et de for-
mes si variées, ne permet pas de rendre compte de cette configuration si particuliere. Son
lien fonctionnel avec les rites de commémoration mortuaire, qui livrent a la fois a la
société vivante rassemblée un mort divinisé et des adolescents dont on vient d’inciser le
prépuce, permet par contre de comprendre les raisons d’un objet spécifique.

Le masque n’est pas seulement cela, c’est-a-dire un moyen de cacher le visage d’un
homme, c¢’est aussi, comme la hache-ostensoir, une construction intellectuelle faite de
symboles entremélés. Ils ont trait a la vie : les poils et les cheveux, parce qu’ils sont ce
qui continue a pousser aprés la mort ; le filet qui ramene les poissons, nourriture qui
permet la vie ; le bois mou et tendre du visage sculpté ; les plumes du notou, considéré
comme le symbole de la vie dans le fond de sa forét. Ils ont trait aussi a la mort : les poils
et les cheveux que les deuilleurs ont laissé pousser pendant le temps imparti ; les nceuds
du filet (le nceud serré est toujours signe de mort) ; le filet lui-méme en ce qu’il est la mort
des poissons ; le charbon de la noix de bancoul grillée au feu, qui couvre le visage du
masque, de méme qu’on I’a posé sur celui du mort lui-méme. Vient chapeauter tout cela
le colorant végétal rouge posé sur les yeux et les 1évres du masque. Ce rouge est consi-
déré comme étant le «sang de Gomawe», c’est-a-dire le sang de I’hémorragie inextin-
guible envoyée par le dieu, par sanction pour avoir oublié¢ de mettre a son autel 1’offran-
de que I’on devait. Gomawe, dont le masque serait ainsi I’image anonyme, est le dieu de
la mort et celui de la vie & la fois, d’ou I’ambiguité du systéme de représentation symbo-
lique. Sortant de 1’eau sous forme humaine, Gomawe est revéru du masque.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



187

Masque du style de la vallée de Houailou, comme Bwesou Eurijisi aurait pu en sculpter.
Ce style est marqué par les narines éversées et les yeux pédonculés. Il se poursuit vers le
nord, au-dela de Monéo et Néavin, dans les vallées de Ponérihouen et Tchamba. M. H. 09.
19. 6, Photo et cliché Musée de I’ Homme.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



188

La chenille poilue est appelée hu, est considérée comme la
représentation de. . . 7 ? On ne I’écrase pas, on ne lui nuit pas, car elle
contient 1’esprit ko des antécédents. Elle a la coutume d’aller droit
devant elle, on ne s’alarme pas qu’elle passe a droite ou a gauche, on
lui demande de s’en aller. Gé mi na ka wa ye ? On le lui dit méme au
pluriel, parce qu’ils pensent que c’est vana (ensemble d’hommes
nombreux), d’ou il est défendu de franchir par-dessus elle, celui qui le
fera deviendra fou.

La folie, vinye, ressemble a la grande ivresse, force décuplée et
inconscience de méme. Cela vous prend au crépuscule. Makete posse-
de la médecine contre le vinye, car elle est de ce totem maternel. C’est
le moaro qui sait. Ka vene sowé, rend doux le sowé amer (le faire cuire).

(Totem pour cultures. Beaucoup le sont, comme si le mystere de
la culture était la plus grande affaire, avant celui de sa propre existen-
ce, et le retour sur soi pour I’expliquer et I’assurer). (ML)

On sacrifie et prie au requin. On ne le tue ni ne le mange. Il est
un parent.

Moaveyo pere de Yano Yoane, moaro Pwarawi, fut battu par les
Maré a Poro, question de femmes et jeté a la mer. Nageant, les Maré
gardaient le rivage. Il piqua sur le récif, un petit paté dans la baie. Un
requin vint se faufiler entre ses jambes et I’emporta a califourchon jus-
qu’a la pointe de Tuwa, au-dela des Marés. Seules ses cuisses étaient un
peu meurtries par la rugosité de la peau du requin.

Mwaveyo raconte ’histoire et nul n’en doute. C’est le totem des
Pwarawi. Il est catholique.

Mais son frere a été dévoré par un autre requin, parce qu’il avait
pris un régime de bananes, d’une sorte de bananier tabou au moaro
Pwarawi, dont le totem est le requin.

Aussi, plongeant, il vit un requin fondant sur lui. Il remonte, s’ac-
croche a la traverse du balancier de la pirogue. Le poisson le frappe,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



189

une tres grande partie de la poitrine lui est arrachée, tandis que sa
femme, avec la gaffe, frappe le requin. Elle hissa son mari et la cause
de sa mort fut I’infraction au bananier.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



190

D’une photographie de M. Mathieu, in : Leenhardt, M., La Grande Terre, p. 32. «La piro-
gue est celle a voile a pointes, photographiée dans La Grande Terre, et qui emmena Kapea a
Ouvéa. Elle est en faux tamanou). (ML).»

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



MYTHES ET RITES

Virheno quand le récit est constamment émaillé de merveilleux, vini-
mo quand il tend a prendre la forme d’une chronique, théoriquement
dépourvue de merveilleux ou presque, quoique pas toujours, mais offrant
des généalogies dont les premicres générations apparaissent plus
symboliques que réelles, ce que nous appelons «mythes» par commodité est
constitué de corpus de textes, courts ou longs, trés courts mémes ou tres
longs parfois, dont la clé se découvre dans le choix des noms de personnes,
de lignées et de lieux-dits cités. La trame des récits renvoie par contre a des
themes fréquemment répétés, dans une région de la Grande Terre, dans I’ar-
chipel en son entier, dans une fraction de ce dernier, ou méme dans une part
de la Mélanésie allant au-dela des frontieres politiques actuelles. D’une
facon ou d’une autre, ces textes suivent les formes prises par la société
traditionnelle du moment (si elle doit étre retenue, la notion de tradition ne
saurait étre que dialectique et évolutive). Mais ils en offrent une vision
idéalisée.

La société véritable est infiniment plus complexe. Ce qui est fonda-
mental est le lien constant entre les noms de lignées et des séries de noms
de points situés dans I’espace, ce lien établi dans le récit valant, a chaque
fois, revendication fonciere et de statut social, actuelle ou potentielle. Il s’en-
suit, de ce fait, depuis bien avant les blancs, des stratégies tortueuses, visant
en particulier a voler des noms, pour voler de la terre. Des exemples patents
se sont glissés au vu de tous lors de la mise sur pied de I’état-civil actuel,
mais personne n’a rien dit du fait de I'interdit de laisser comprendre aux
blancs ce qui se passait : la remise en ordre de la tradition sociale par les

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



192

Canaques transformant I’état-civil en instrument futur de sa revendication
fonciere.

La plupart des virheno donnés par Bwesou Eurijisi ont été publiés par
Maurice Leenhardt dans ses Documents néo-calédoniens. On en trouvera la
liste en Addenda. Nous examinerons ici deux inédits, plus difficiles certai-
nement a commenter que les autres.

La hache-ostensoir et la pluie

Dans la perspective du mythe «vivant», qui est celle de Maurice
Leenhardt, et qu’il avait recu de ses interminables séances de discussion
avec Bwesou Eurijisi, nous pouvons retenir la catégorie du mythe «agi»,
c’est-a-dire pour une grande part les rites pratiqués par les individus
ordinaires, ou les prétres plus particulierement chargés de maintenir tel
aspect de la relation avec le monde des morts et des dieux. Ces rites sont
aujourd’hui mieux connus qu’ils ne I’étaient, tant il s’est révélé tout aussi
facile, ou tout aussi difficile, de recueillir des textes les décrivant dans le
détail, que les mythes eux-mémes qui les sous-tendaient. Nous disposons de
centaines de descriptions permettant comparaison et analyse. Ceux donnés
par Bwesou Eurijisi, et qui concernent la maitrise de la pluie, s’inserent de
maniere évidente dans une vision cosmogonique, qui n’aurait pas eu la
méme clarté dans un virheno.

On notera que ces descriptions apportent une information qui n’aurait
pu étre obtenue dans le corps des textes de virheno recueillis a cette époque.
Ils viennent les compléter de fagon marquante. Ils nous manqueraient si
nous ne les avions pas regus de notre auteur.

La hache-ostensoir, gi 0 kono, joue un rle essentiel dans les rites dont
I’énoncé va suivre. La lame de la hache-ostensoir n’est pas aiguisée, comme
il est affirmé bien a tort par Kaufmann 1994, mais amincie de fagon a
devenir translucide tout autour, ce qui fait partie de ’esthétique de la piece,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



193

lorsqu’elle est brandie en public, en fin d’aprés-midi, au moment ou les
rayons du soleil sont presque a I’horizontale. Sa forme est ainsi liée a I'i-
mage du soleil arrétée par le disque, lequel se substitue en quelque sorte a
lui, ce qui peut étre en relation avec la comparaison poétique du chef avec
le soleil, mais surtout avec ce pourquoi nous sommes aujourd’hui mieux
informés, I'utilisation de la hache-ostensoir pour obtenir le contraire du
soleil, ¢’est-a-dire la pluie. Les Tea Bwahnu, nombreux dans le nord de I'ile,
sont ceux qui se tiennent «au-dessus du cocotier», ce qui est une référence
au soleil. Ils sont chefs en un petit nombre de points, et pas du tout chefs
ailleurs. Le lien entre le chef, ou un non chef, et le soleil, est ici poétique,
pas fonctionnel. Le symbolisme de la hache-ostensoir est plus cohérent, en
ce qu’elle est verte, kono, couleur de la «vie», et non mii, couleur de la ruti-
lance, mais aussi de la sécheresse et de la destruction envoyée a autrui.

La hache-ostensoir est de signification ambigué. Elle est constituée
d’éléments a symbolisme féminin (les fibres de I’enveloppe de la noix de
coco, les fibres végétales et les poils pris au bas-ventre de la chauve-souris
frugivore dite roussette (anglais : flying-fox) mélés ensemble dans le «poil
de roussette» — la chauve-souris en position de repos est présentée comme
I'image du sexe féminin — les petites conques servant de sonnailles, la
demi-coque de noix de coco en bas de I’emplacement de la poignée, 1’étof-
fe fine d’écorce battue de mirier a papier qui entoure le manche, le disque
de serpentine verte, dite de la «couleur de la vie», kono), ou éléments a sym-
bolisme masculin mélangés (le manche en bois imputrescible, la téte humai-
ne sculptée en haut du manche et représentant le dieu URupwe). Tous ces
éléments peuvent aussi pour partie étre catégorisés comme €léments a sym-
bolisme féminin travaillés par les hommes (le martelage, le polissage et le
montage du disque de pierre, le travail de fabrication du poil de roussette)
ou éléments a symbolisme féminin, fabriqués par les femmes et utilisés par
les hommes qui assurent le montage de l'ensemble (I’awa, étoffe d’écorce
battue).

Les cas d’objets relevant d’un tel symbolisme ambigu sont

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



194

nombreux: le battoir a tapa est en bois dur, sec et masculin, et fabriqué par
les hommes, mais utilisé par les femmes, soit pour battre le tapa, élément
féminin, soit pour planter les taros dans la boue des terrasses irriguées, geste
agricole tout aussi féminin. De méme les actes de la vie agraire mélent-ils
constamment les gestes techniques et les symboles masculins et féminins,
ce qui explique la difficulté de vie des rares célibataires (signalée parallele-
ment chez les Abelam par Margaret Mead), et aussi la représentation du
couple des deux cotés de la grande maison ronde, soit par les chambranles,
soit par les représentations de personnages en pied, homme et femme, plan-
tés dans le sol a I’extérieur de la case, de chaque coté de la porte, la femme
a gauche et I’homme a droite en sortant de la maison (ces couples se ren-
contrent dans le nord de 11le, et jamais dans le sud comme le dit Kaufmann).
Le sexe des jovo est marqué par |’orientation, verticale pour ’homme, hori-
zontale pour la femme, de ’axe des chevrons emboités en relief qui
représentent, au-dessus des pommettes du visage, 1'image du peigne en
aiguilles de bois de tronc de fougere arborescente, tenues ensemble par une
surliure. La sculpture est le reflet indirect de la vision qu’ont les Canaques
de leur vie quotidienne, fondée sur le couple, sans 1’existence duquel la
culture de 1’igname, aussi bien que celle du taro, deviendrait théoriquement
impossible.

Cette hache-ostensoir est un objet techniquement inutile : tout geste
brutal mettrait le montage en danger. C’est une construction intellectuelle,
un objet abstrait, qui est donné (par le pere du mari) et recu (par la famille
de I’épouse), aux seuls mariages des fils et des filles premiers-nés de
chefferies.

Il existe un gisement a I’ile Ouen, donnant la pierre verte, et au moins
un autre dans la haute vallée de Houailou, a Gondé, donnant une pierre a
veines bleutées (1’épithete kono couvre a la fois le vert et le bleu : cf.
Leenhardt 1932, Peoroi Rhai, Le chant de la pierre, p. 325). Les échanges
se font en suivant les chemins habituels aux échanges matrimoniaux,
uniquement au niveau des chefferies, ou de ce qu’on désigne couramment

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



195

de ce nom dans le reste de la Mélanésie (pas les chefferies officielles d’au-
jourd’hui, bien siir). Les autres mariages n’échangent que de la monnaie de
perles de coquillages, et des jupes de femmes, en plus de quantités considé-
rables de nourriture.

Dans la vallée moyenne de Houailou, la hache-ostensoir est utilisée
pour aller frapper symboliquement le soleil, sur un col, au petit matin, afin
de provoquer la pluie (Leenhardt 1930, p.121-125 ; Bwesou Eurijisi,
Cahier n° 9, p. 8). Elle n’est jamais utilisée par rapport a quoi que ce soit
pour des cadavres, ce qui est une invention de blanc (Priday 1944) — iln’y
a jamais eu de cannibalisme démontrable en Nouvelle-Calédonie, pas plus
d’ailleurs qu’au Vanuatu, malgré tout ce qui a pu étre écrit (on ne constate
que des accusations et jamais la moindre preuve matérielle). Les seuls
témoignages historiques vérifiables ont trait a la manducation partielle du
ceeur d’un ennemi en période de guerre, par le seul leader au combat (celui
dit par les blancs et a tort «chef de guerre»), dont on a eu un exemple a
Pukepay (ou Pwepaek), dans la tres haute riviere de Fwaténaoué, fin 1917,
de la part du chef Kafeat Cidopwaan ma Juat, mangeant le cceur d’'un marin
tahitien et celui d’un jeune canaque qui avait voulu déserter 1’insurrection
(au cours de la guerre du Cambodge, on a vu les soldats khmers manger le
foie des ennemis tués).

Les allusions, dans les cahiers de Bwesou a ce cannibalisme affirmé
comme étant consubstantiel a la vie de la société canaque, toujours par des
témoins extérieurs, qui n’en ont jamais rien vu par eux-mémes, sont rares et
paraissent n’avoir trait qu’a des cas d’utilisation d’un fragment du corps
humain pour un é pwaero, une priere parlée au-dessus de la vapeur de la
marmite.

Les récits de ce coup donné au soleil (Leenhardt 1937, p. 68), ou a
I’eau dans une autre technique rituelle, par la méme hache-ostensoir dans les
deux cas, dite o ne nedaa, sont les seules informations que nous possédions,
de cette précision et de cette qualité, concernant la hache-ostensoir. A ce titre
ils répondent a bien des interrogations concernant 1’origine et la fonction

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



196

rituelle possibles d’un objet conceptuel confectionné pour des raisons
symboliques, a usage symbolique et pas du tout fait pour résister a des ten-
sions physiques. Nous devons bien siir ces données a Bwesou Eurijisi :

Bwesou Eurijisi, Cahier 1,p. 8, note marginale de la main de Maurice Leenhardt, traduisant
I’auteur canaque :

«A I’aube, ’homme est sur la montagne, a attendre le soleil. Des qu’il
apparait, il fait le geste de le frapper, pour I’empécher de monter de la mer.
Meéme opération si les gens sont de la cote. Pour tuer le soleil, pour que son
visage ne soit pas clair, céki cowi na dexa mexa, ceki cowi na nedaa »

Bwesou Eurijisi, Cahier n° 8, traduction Maurice Leenhardt, p. 6-9 :

«Les faiseurs de pluie se levent tous les matins avant le jour pour
chercher le jour dans I’eau, dans les foréts, dans les montagnes, au bord de
mer, dans les lacs ou mares de la forét, ou dans quelques rivieres. Ils vont
aupres des pierres posées dans I’eau, ou dans des mares ou dans des trous
d’eau, pour y glisser des paquets efficaces ou y planter des bois avec du lise-
ron (meamoru) autour. Les pierres que les ancétres appelaient solide pluie,
solide vent (solide, pe, objet), tonnerres, pierres nuages, sont apparues en
réve, ou révélées par un oiseau ou une anguille qui pourchassée se faufile
sous une pierre et est absorbée par elle (c'est-a-dire qu’ayant disparue on ne
sait ou, le Canaque pense que la pierre a absorbé I’anguille, qu’anguille et
pierre ne sont qu’une, et il prend la pierre).

Interdit de manger avant qu’ils ne soient arrivés au lieu ou ils veulent
faire la pluie. De méme ils marchent a demi prosternés dans la montagne ol
ils vont attacher le liseron meamoru (marche comme a la guerre pour ne pas
étre vus des hauteurs sur la montagne). lls agissent de méme pour les
pierres: pluie, tonnerre, dans les marais, neperhé, les ravins et les rivieres.
Ils agissent ainsi de peur que ne se sauve le dieu de la pluie qui est dans la
pierre, I’eau ou la montagne, et le jour qu’ils cherchent a tirer, enlever, ne

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



197

pourrait plus 1’8tre par eux. A chaque paquet efficace bore, ils préparent une
monnaie de perles de coquillages qu’ils enferment dedans. Le paquet a une.
..+ lamonnaie (pere mio ; pere : coquillage Conus, pere sii, pere ne d) enve-
loppée dans du liseron, feuilles de doro, feuilles de pororo et de diro.

Le maitre de pluie qui fait les sacrifices, qui marche a leur téte quand
ils vont a la recherche du jour, il les dirige.

Il porte devant eux la «massue du jour» (o ne nedaa, le dessin de
Bwesou montre clairement qu’il s'agit d'une hache-ostensoir), et porte un
casque de plumes, formé par un filet ol sont fixées des plumes de queue
d’oiseau (weredii, ou neweredii) gardées dans les maisons pour étre couver-
tes de suie, a la massue il a attaché du liseron et il en porte en bandouliere.
IIs arrivent a I’endroit ou ils déposeront (sd) les paquets et les placent les uns
apres les autres (rhe beri) a I’'intérieur d’une cavité dans des trous de rochers
ou de terre au bord de 1’eau. Le maitre du jour parle, lui qui est a leur téte,
ildit:

«Monnaie pour vous, ensemble des peres, ensemble des grands-
peres, qui €tes dans cette étendue d’eau et cette montagne pour que vous
posiez vos pieds en bas sur ces paquets et que vous uriniez sur la surface
des feuilles de taros, et étendiez 1'allégresse (sii uxo) sur les feuilles de coco-
tiers et d’araucaria et sur le koema (planté devant les moaro, il y en a chez
Bwesou) et le jué »

Alors tous les chercheurs du jour répondent en criant le rhia, repren-
nent les paquets et sautent dans I’eau, plongent avec et les glissent dans les
trous de rocher ol les vieux les mettaient autrefois, et dans quelques pierres
appelées pierre pluie, pierre tonnerre, pierre brouillard, alors le maitre du
jour de faire frapper 1’eau avec sa hache-ostensoir (gi o0 kono), les hommes
avec lui la battent (’eau), la jettent sur lui avec leurs mains, la pétrissent
pour que I’eau soit surprise, et alors il pleut. Dans les montagnes, foréts et
hautes montagnes, ils parlent seulement (prient)

Quand ils ont achevé leur bain, le tonnerre et les nuages leur pleuvent

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



198

dessus, il en est ainsi quand le jour a chercher a ét¢ dans leurs moyens (na
ki pé re), mais quelquefois le jour n’est pas a leur force, ils sont trop heureux
lorsqu’ils trouvent la pluie.

Ils s’en reviennent et le chef de leur marche lie quelques herbes sur
des bois pour lever le tabou des nuages et qu’ils puissent aller manger, ceux
qui étaient restés a la maison n’ont pas mangé non plus, ils mangeront quand
ils sauront que les autres sont revenus de faire la pluie.

Quand la pluie et la crue sont 1, ils dansent en foulant la pluie jus-
qu’au pays de I'homme qui a donné le taro pour demander la pluie, et ils jet-
tent chez lui, dans sa cour, ou a un emplacement ol I’on se tient, des cannes
a sucre avec leurs feuilles et leur extrémité, des taros entiers avec leurs
feuilles, dans leurs maisons.

Et les hommes du pays bénissent les faiseurs de pluie et entassent
pour eux un tas de bananes, cannes a sucre, taros, noix de cocos, mais pas
d’ignames, ce qui est interdit. C'est le remerciement pour la pluie.»

Note

! Uriniez : car ils demandent la pluie et elle est considérée comme I'urine des dieux. Voir
Canala, Houailou, usage des vieilles femmes du coté maternel pour la naissance ou le repas
de naissance (visaxo), qui montent sur le toit pendant un jedo, écartant les pailles, s’asseyent
et urinent pour que cela tombe dans la case. La mere de Ponga le fit a Neshakoia a la nais-
sance de Goget de Hwango ; les hommes réfugiés dans la case, par les femmes de Warai,
maternelles qui, en jude, les bousculaient et prenaient tout, furent chassés par cette pluie de
la femme. Dans I’exaltation du neveu issu d’elles, les maternelles écartent ou relévent leur
courte jupe pour montrer la gloire de ’orifice par lequel le nouveau venu est entré au
monde. Il n’y avait 1a ni honte, ni vanité (na seri ko ma pa to). Dans la danse vi koi, les fem-
mes étalent ainsi leur tapa, et laissent voir tout ce qu’elles peuvent de leur bassin, sans pen-
sée lascive, mais exaltent ce qui est cause de leur gloire maternelle (du c6té maternel : t6vo).
Dexasa, mere de Peina, a la naissance du premier fils de Mindia (Mejé), comme les fem-
mes de Neshakoia vinrent au jana (plaine de Do Neva), et battaient les femmes de Neweo;
Dexasa, pour montrer sa joie, car elle était t0vo (Parawi), dansa et enleva un instant son tapa
dans le méme sens. Vénus, Astarté, Génitrix. Il n’y aurait donc pas lascivité dans ces repré-
sentations ol I’on veut en voir aujourd hui.(ML).

N.B.Cerite est ainsi lié¢ a la hache-ostensoir. Ce n’est pourtant pas la seule piece,

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



199

a la fois d’importance symbolique et qui pouvait étre vouée a pareille utilisation rituelle, par
ailleurs échangée a I’occasion des mariages de fils ou de fille premiers-nés de chefferie. On
connait, peut-étre de la région de Canala, une hache — lame polie fixée dans le plan du
manche — aux surliures fines en cordelette de fibres de bourre de noix de coco, et une her-
minette — lame polie fixée transversalement au plan du manche — peut-étre d’ailleurs sur
la Grande Terre, on ne sait précisément, au manche a deux corps tenus ensemble par une
ligature. Ces pieces, recueillies a date ancienne, n’ont pas intéressé du fait de la persuasion
générale que tout tournait autour de la hache-ostensoir (malgré le nombre de celles de
valeur médiocre contenues dans les collections de musées). Maurice Leenhardt, et a travers
lui Bwesou Eurijisi, sont responsables de cette opinion, du fait de la cohérence des infor-
mations proposées, venant nourrir la version propre au «réseau d’identité partagée»
Xetriwaan, qui controlait le cycle de la hache-ostensoir, par I'intermédiaire de la chefferie
Ketiware de I’ile des Pins, laquelle faisait assurer chez elle le montage des disques de ser-
pentine verte travaillée a 1’lle Ouen (Lambert 1900, Guiart 1964).

Le mélange constant du rite discret, du rite cérémoniel et de la
justification par le mythe, fournit une des structures apparentes de la société
canaque, apparente en sorte qu’elle est mise en scéne ouvertement, mais ne
correspond qu’a une part de la réalité des comportements des individus,
ceux qu’ils choisissent d’inscrire dans ce cadre, aux jours fixés pour cela par
la tradition orale. De tels textes ont pour fonction de définir le statut des
lignées en cause, les unes par rapport aux autres, dans 1’absolu (1’absolu
canaque), ou dans la relativité de I’histoire pré-européenne et de I’histoire
coloniale.

«Les dons d’ignames», Cahier n° 1 des réponses au questionnaire.

Traduction due a Raymond Lenhardt, relue pour le détail ethnographique par Jean
Guiart (la correspondance des lignes du cahier est respectée). Ce texte n’a pratiquement
pas recu de commentaires écrits de la main de Maurice Leenhardt. Il semble appartenir a
I’époque oii la connaissance de ce dernier était encore hésitante. L’information de ce texte
ad ailleurs été reprise et complétée dans d’autres cahiers (Cahier 1,No ne boé 1 ; Cahier
4 bis, Cahier 9). Les informations contenues dans ce texte se retrouvent pour la plus grande
part dans Leenhardt 1930. Ce texte a été relu par Delin Wema.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



200

«Tous ces moaro ont certes des kavu

et des chefs qui vont avec, d’oll de nombreux présents spontanés -,

qui correspondent (a cette situation), en paiement de la parole * pour exalter
les chefs nombreux, (présents) que font les hommes,

serviteurs et autres cadets, au (femps) de manger les ignames

par ceux (qui les mangent) en premier, et par ceux qui mangeront

apres, car il y ceux qui mangent, et ceux qui

donneront (des ignames) ensuite. La est la parole (régle) du moaro.

11 existe aussi des présents pour annoncer

que les perches du bwé ont été plantées +, on apporte alors

une grande igname et du poisson, du taro aussi, etc.

Il existe aussi le (présent d’ignames) donné aux moaro éloignés

par (le moyen de) la perche du bwé, en souvenir de leur fuite (passée)

de leur pays et dire I’alliance de (le soutien a) ceux qui ont été battus,
dont I’habitat a ét€ incendié. Ils témoignent par cette igname

a la perche du bwé, de ce qu’ils pensent a autre chose

au bénéfice des maitres du bwé = Ils ornent

une grande igname avec de 1’étoffe d’écorce et y attachent la liane (mea-
moru), pour rappeler une semblable parole et disent :

«Cette igname que vous avez mangée autrefois, et cette étoffe d’écorce
cet ensemble de vie s,

les feuilles de cette liane, interdit de cet homme.» Une igname semblable
dans les fétes et cérémonies a Bourail, Ni, Bwiru,

a la méme perche du bwé des Mesikweo

et Bweowe, pour rappeler comment avait été détournée la parole

dans le pays de Nii et Kikwé et Bwiru et Azarho,

lors de la guerre de 1878 survenue alors, on a tourné Nii en Nedi.

Les Francais voulaient attaquer Nii a ce moment,

les pays en guerre étaient recherchés sur la carte par le Comoidarn pour les
frapper.

Un vieux de Mesikweo, Piend Unasi

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



201

Euribwa (de Nédivin), pense et dit a2 Pepe Bweowe

Gwe ¢, qui parlait a tout le mondes : «Tu iras dire

au Comoidan que ce n’est pas le pays de Nii,

mais celui de Nedi» Une fois cela dit par 1’autre, le Comoidan demanda :
«Mais ou est-ce ? » Il dit (désigna sur la carte) le bord de mer.

Alors ils laisseront Nii de c6té. Voila I’igname pour

rappeler cette parole-1a.

I y avait d’autres (ignames) pour la fuite des hommes

de leur pays. On les a rappelés et recus dans quelques (autres) pays,
ils pensent alors a déterrer (une igname), la part du maitre du pays,

et de ses gens, qui les avait regus (alors). L’'igname est pour remercier d’a-
voir vécu

aupres d’eux pendant les jours ol on les chassait de leur pays.

«Voici le présent pour (célébrer) notre repos ici», présent

que donne le moaro Sari, de chez Asawa a B4, en part au moaro
Mesikweo Eurijisi, a Dao, pour rappeler ce qui s’est passé ainsi.

11 existe aussi les ignames pour rappeler les hommes

qui sont allés soutenir le pays attaqué, et qui sera le salut

des gens dont le pays vit encore de ce fait.

Une autre igname est déterrée par le moaro Ciboy

a Gondé comme part (de nourriture) du moaro Tovesii a Bwea,
Nerhéghakwea, pour remercier le chef des Tovesii,

nommé Karhe, qui attaquera les hommes de Neoy a Poya,

de facon a protéger la maison Webe a Gondé, pays du (chef) Baptiste-.
Une autre igname est déterrée, au titre de part (de nourriture)

du maitre de la pluie et du soleil (kavu karé ma kwa), pour le remercier
de ce qu’il a fait au bénéfice des cultures d’ignames et de taros,

car au jour de retirer et d’envelopper les ignames, il a retenu le soleil
pour qu’il chauffe les ignames, et au temps de la culture du taro,

il a fait pleuvoir pour humidifier les taros, et ’on remercie

le moaro qui fait cela aux ignames et aux taros.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



202

C’est le moaro Euribwa qui remerciera le moaro Tovesii
a Bwewa, Nerhéghakwea.
C’est 1a la fagon de certains, et ce n’est pas la maniere d’autres (moaro).

3

Les moaro ont des hommes pour fixer

I’approche de la lune de mars et d’avril

pour fixer (le jour) de manger les ignames

ils vont dire aux maitres de 1’eau, pour qu’ils

frappent et enfoncent dans I’eau, qu’ils déterrent les ignames et les grillent
au feu, les prennent et vont plonger au bord de mer, pour les enfoncer

dans un récif, comme 1’ont commencé

leurs ancétres. Voila ce qu’ils font avant de griller en secret les ignames,

ils appellent alors les hommes pour qu’ils viennent danser le so (danse en
rond),

On grille I'igname au cours d’une période de cinq jours, la danse est celle
d’hiver, la danse des palétuviers,

commencée le soir pour aller jusqu’au matin. IIs distribuent alors

(allant) par les vallées, les ignames grillées, pour qu’elles descendent

et suivent le pays (d’aval en amont), selon la parole (dite) : «Wewe, wewe ,
voici les ignames grillées, parts de. . ». IIs diront les noms des ancétres des
moaro,

ils pensent ainsi que la terre sera chauffée et que 1'igname poussera bien.
Le kavu qui fait cela est du moaro Nerhon, ses serviteurs agissent aussi ainsi,
ainsi que la branche Pwedi du moaro Nejé.

Il'y a ce que les gens de I'intérieur de la vallée arrangent

avant de manger en secret les ignames, car ils attendent I’ apparition de mars,
avant de regarder les ignames dans la terre, quand on n’en a pas encore vu
entiere,

un tubercule d’igname, puisqu’il est interdit a ces hommes de voir

une igname», ils ont avant un travail pour aller porter

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



203

des feuilles d’arbres dans les pays et en remettre a chaque moaro un paquet
pour qu’ils les partagent entre eux séparément.

Il n’y a pas la de femme, mais les hommes seulement, les paquets de
feuilles,

leur nom est dokwea, les feuilles s’appellent doro, qui apportent une vertu
aux pierres sur lesquelles on les frotte,

car elle est la la pierre igname et la pierre 1ézard, pour que soit grande

et longue 1’igname . IIs mangent d’abord un morceau,

petit morceau d’igname, manger pour que soit bonne (la récolte) d’ignames,
Ils mangeront tous ensemble en avril,

(C’est) ce que font les moaro de BweaRé et Wema a Boréaré.

Tous les hommes mangent ensemble les ignames

au jour de maido =, mangent une vraie igname (mais) ancienne

alors les hommes en état d’interdit du fait de la grossesse avancée de leur
femme,

doivent attendre encore et se cacher.

De méme les femmes, enceintes ou pas. Ils mangent

d’abord une petite quantité, les hommes.

Le nom de manger entierement ensuite les ignames

est we méu le » et nesi. Les we méu

ne sechent pas vite (sur pied). Le soa planté et qui vit

dans la brousse, dans les terrains secs », qui est frappé = et que présentent les
moaro a la perche de I’autel «

du moaro de I’igname nouvelle

et des vraies ignames. Le kavu qui fait cela est le moaro

Bwerhéghau a Ee, Gondé et le moaro Nei

a Nerhéghakwea et Bwenavo. Certains font mal ce travail,

quelques moaro, quelques personnes, hommes et femmes,

qui sont de la parenté utérine, mais pas vraiment kavi.

4

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



204

Des moaro, on raconte que certains se sont formés

dans le tronc des arbres creux, d’autres sont issus de I’eau,

d’autres de bois durs, d’autres d’arbres précis.

Ces choses sont ainsi, que dira celui qui écrit ici :

Wano, s’est formé dans un arbre creux, il habitait a Poo,

celui issu de ’eau est nommé Nerhéi, qui réside

a Nékiriai, Poya ; celui qui s’est formé dans le bois dur porte le nom

de moaro Ooa. Nous allons suivre (I’histoire du) moaro Wenu,

un homme de Wenu a trouvé un homme d’Ooa -, dans un tronc

de bois dur que lui voulait couper pour en faire un poteau central. Il trouve
le tronc, lance sa hache,

le tronc est creux a I'intérieur et pleure

parce qu’un enfant vient de 1a, il est surpris : «Qui pleure dans cet arbre ? »
11 va frapper un coup faible, il voit cet enfant, le prend la-haut et parle :
«Tu viens d’ou, toi qui es dans cet arbre ? » — «Ma mere m’a déposé ici.»
— «Mais ou est-elle allée ? » La réponse de 1’enfant a la grosse téte : «Au
marché ».» [’homme emmene 1’enfant

chez lui, a Wenu. La mere revient du marché, le cherche et voit la branche
de ’arbre qui a été coupée,

elle suit alors le chemin de I’enfant et de ’homme jusqu’a

Wenu. Elle parvient prés de son fils et s’adresse a lui dans la nuit :

«Que fais-tu ici ? » — «Il m’a apporté ici» Sa mere dit : «C’est bon !

Je ne vais pas te reprendre, tu vas rester ici définitivement, mais tu iras
prendre le poisson que je mettrais dans le tronc de cet arbre dans 1’allée.»
L’homme de Wenu ne savait pas qu’elle parlait a cet enfant, elle

sa mere, elle parlait car elle était déesse (c est-a-dire morte). Au matin, I’en-
fant envoya ’homme de Wenu : «Tu vas aller chercher le poisson oya que
ma mere a posé hier sur le tronc de I’arbre dans 1’allée».

11 va voir et trouve une pierre poisson.

L’enfant lui demande : «As-tu trouvé ? » Il répond :

«J’ai vu une pierre poisson.» L’enfant reprend :

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



205

«Voila la nourriture de poisson dont ma mere

a parlé». Il va alors toucher cette pierre. C’est 1a qu’ils vont toujours dépo-
ser des offrandes pour ces deux moaro,

quand ils vont pécher en vue d’une féte au rivage de

Poya Mweau. Histoire de ces deux moaro.

Notes

' On note qu’il s’agit 1a du kavu seul, sa spécialisation non spécifiée pour le moment.

2 Evié, présent fait par bénévolence (Leenhardt 1935). Cette catégorie de présents, dont le
nom implique ’absence d’obligation, est a mettre en réalité dans une catégorie complé-
mentaire de celle des présents d’ignames relevant de I’offrande des prémices de la récolte,
du cadet a I’alné, et de ce dernier au chef, ainé de tous les ainés, orokau, présents alors obli-
gatoire pour les kamosari, les cadets.. Tout le monde n’accepte pas d’étre classé parmi les
kamosari, et peut le marquer alors en ne donnant d’offrandes de tubercules qu’a d’autres
dates qu’a celles des prémices, et dans le volume qui lui convient (voir les présents fang
sahac a Ouvéa, et le xeninehlapa a Lifou, Guiart 1992). La bénévolence est dans la
possibilité de choix du montant, ou du volume, des présents, pas en ce qui concerne le prin-
cipe méme de ces offrandes, dont 1’oubli aurait des conséquences sociales importantes, cou-
pant une relation qui peut étre séculaire.

3 Objet remettre nourriture parole, ¢f. Leenhardt 1935, pesadi, p. 229.

4 Un des tres rares textes précisant que les perches autour desquelles sera construit le bwé,
le tas monumental d’ignames, sont plantées bien avant la date de la féte de commémora-
tion funéraire. Planter les perches du bwé est le premier acte. Le second est d’envoyer des
messagers partout pour dire que les perches du bwé ont été€ plantées. L’arrivée des invités
n’aura pas lieu avant la saison des ignames prochaine, souvent méme apreés deux saisons,
une pour obtenir les semences en quantité suffisante, la seconde pour la vraie récolte, celle
qui permettra de nourrir les centaines, ou les milliers, de personnes attendues.

5 Autre chose que la raison officielle du bwé. Ces dons d’ignames s’ajoutent a des cérémo-
nies prévues par ailleurs pour de tout autres raisons.

¢ Nemu, présent ayant trait a la vie, ici pour 1’offrande d’un awa, étoffe d’écorce battue par
les femmes, d’ou la connotation de vie (Leenhardt 1935, p. 201).

7 Comoidan = Commandant.

811 jouait ce role d’interprete, aupres du chef de poste, dans la basse vallée de Houailou, .
% Chef de ce village au moment ou1 I auteur écrit.

10 Par assimilation du jeune tubercule avec le phallus méle, qui ne doit jamais étre montré
en public.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



206

I Cf. Leenhardt 1930, p. 125 ss, et Guiart 1992, p. 37 ss, Bwesou Eurijisi, Cahier 9, p. 3.
Koea, bouquet de feuilles révélées par le totem, attachées a une sculpture dressée dans un
petit massif, au bas de I’allée centrale. Nom de ce massif et de cette sculpture. Ce bouquet
assure la belle venue de ’igname au sein de la terre. Un bouquet pareil assure les mémes
bénéfices a la formation de 1’enfant durant la gestation. Au koea correspond, pour les
époux, la levée des interdits conjugaux (Leenhardt 1935). Le bois sculpté qui supporte (ce
qui est une image) les €léments du bouquet koea, est pris a I’autel du moaro. 11 s’agit d’un
faitage ancien qui n’est plus assez présentable (les protubérances latérales brisées) pour étre
mis au sommet d’une case, et qui est sacralisé par cet usage, d’autant plus qu’il est transfé-
1ré du ka moaro, relevant des hommes, a un endroit proche d’une case de femme, en bas de
Iallée, avant de retourner éventuellement a I’autel, o de telles sculptures sont la pour étre
protégées lorsqu’elles ne sont plus utilisées. Doro, arbre aqueux planté a I’extrémité infé-
rieure des allées centrales, il représente 1’élément femelle, comme le diro représente 1’é1é-
ment male. Ses feuilles sont triturées dans des valves d’huitres, dans les sacrifices, lors de
I’ensemencement des ignames (clan Eurimaja) (Leenhardt 1935).

12 Maido, jour de la vraie igname, c’est-a-dire de 1’igname nouvelle, cf. ce terme in
Leenhardt 1935, p. 174.

13 Tgnames anciennes, dont de vieux moaro sont les kavu, on mange par vinia, parenté uté-
rine (ML).

14 es terrains secs par opposition aux terres humides ot les taros prospérent.

15 Allusion au travail nécessaire pour la préparation de la fécule du soa, et la confection de
gateaux a partir de cette fécule.

16 Cf. Leenhardt 1930, p. 130.

1711 est fréquent que 1’origine d’un moaro s’appuie sur I’existence déja ancienne d’un autre
moaro, ce qui établit entre eux un lien difficile a briser. La brutalité de la répression mili-
taire 2 Bourail et Poya fait que des textes comme celui-ci sont devenus infiniment précieux.
18 Rien ne précise ici qu’il s’agisse d’autre chose que de la proportion normalement plus
importante de la téte par rapport au corps chez les enfants, sinon pour suggérer qu’il a déja
I'intelligence d’un adulte.

19 Le marché «taisible», celui entre les pécheurs de la cote et les agriculteurs de I’intérieur.
11 se pratique en silence, chacun augmentant le tas de vivres ou de fruits de mer offerts jus-
qu’a ce que les deux parties soient satisfaites et prennent chacune le tas qu’elles sont venues
chercher. Le silence a pour explication qu’ainsi les femmes peuvent traiter avec des per-
sonnes de leur parenté, proche ou éloignée, a qui elles n’auraient pas normalement le droit
de parler face a face. Ces marchés, du fait de la proximité entre la cote et ’intérieur, et les
intermariages constants entre les deux, ne se pratiquent en fait jamais entre gens qui seraient
vraiment étrangers les uns vis-a-vis des autres.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



207

Bwesou Eurijisi nous a exposé ici entre autres un double systeme
rituel, dont les deux parties sont parfaitement opposables en méme temps
qu’inversées, tant de signification que spatialement. Les jeunes ignames
grillées des Nerhon remontent la vallée d’aval en amont, le long de la rive
gauche de la riviere de Houailou et en suivant chacune des vallées confluen-
tes. Le bouquet de feuilles de doro, doigwea, commence par le sommet le
plus élevé de la rive droite, le mont Kasorodoigwea, ot 1a fin des interdits
sexuels conjugaux est proclamée en criant en direction des vallées voisines,
puis descend, d’ amont en aval, en suivant les lignes de crétes pour arriver a
Méa, et 1a, descendre la rive droite de la riviere de Houailou jusqu’a Neweo.
De plus grands détails sont fournis dans les publications en référence.
(Leenhardt 1930, Guiart 1992) Ici, Bwesou parle en particulier, dans le cas
des Bwerhéghau, de ce qui n’est pas sa tradition culturelle propre, mais il
expose aussi 1a, au bénéfice de Maurice Leenhardt, ce que tout le monde
sait.

Ce systeme, en quelque sorte a double révolution, est favorisé par la
présence, sur la rive droite de la riviere de Houailou, d’un massif monta-
gneux plus ou moins unique, laissant descendre vers la cote une longue ligne
de crétes, alors que la rive gauche est découpée en montagnes beaucoup plus
individualisées. Cet arrangement rationalisé, de ceux des rites différenciés
de I'igname en correspondance 'un avec 'autre, n’a pas ét€¢ compris
comme tel par les premiers lecteurs de Bwesou Eurijisi, le temps n’étant pas
encore a I’appréciation d’univers symboliques aussi magnifiquement élabo-
rés. La structure symbolique parait pourtant évidente aujourd’hui, a ceci
pres que si les Nerhon ont bien un établissement cotier en prolongement de
la rive gauche, I’intervention des Bwerhé€ghau peut porter a interrogation.
Non parce qu’ils sont installés aujourd’hui a Gondé, sur la rive gauche, en
conséquence des guerres coloniales de la politique coloniale de «cantonne-
ment des indigenes», mais pour ce qui concerne le lieu cultuel de Ee, lieu
ancien, authentique, incontestable, et qui se trouve situé sur un affluent de la
riviecre de Houailou, rive gauche et non rive droite, c’est-a-dire en

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



208

contradiction avec la logique spatiale apparente du systeéme décrit ci-dessus.

Le point fort des Bwerhéghau, portant le méme nom, était situé dans
la montagne dominant la plaine de Bourail, un peu au sud de Kikwe et de
Ny (Nii), et donc a une journée de marche au sud. Ils en ont été chassés par
les troupes de marine opérant a partir de Bourail, en vue de la protection de
I’établissement pénitentiaire qui y était installé, et se sont dispersés depuis
entre la haute vallée de la riviere de Houailou et le fond de celle de Poya, a
Nekipé, puis a Gwapé (Goapin). Ee, le lieu cultuel qui leur est contesté, est
situé sur une terre longtemps perdue au profit de la colonisation, a mi-che-
min entre Gondé et Gwapé, ce qui explique qu’on les trouve en ces deux
points, d’ou ils n’ont cessé d’y avoir acces, sans s’occuper de quel blanc
était théoriquement propriétaire du lieu. (un arrété du gouverneur Guillain
garantissait aux Canaques ’acces aux lieux sacrés et aux cimetieres, éta-
blissant a leur profit une servitude portant sur leurs sentiers traditionnels). La
diachronie s’introduit ainsi par ce biais dans un systeéme qui autrement
apparaitrait parfaitement synchronique. On notera en passant que tout sem-
ble avoir été dit par Bwesou. Il ne reste plus qu’a accumuler les détails en
vue de préciser la situation, et vérifier qu’elle «colle» bien au systeme pré-
senté par |’auteur canaque.

L histoire coloniale a pourtant soigneusement emm@lé tous les fils. A
Gondé, le kavu méu, prétre des ignames, est un Cib€y Sari, ou Cib&y
Boghiu, prétre aussi du 1ézard de Boghiu, lequel réside a Dao. Ce n’est jus-
tement pas I’'un des Bwerhéghau, méme pas celui se disant investi de la
fonction de maitre du 1ézard, de ce 1ézard qui réside a Ee, et qui n’est autre
que le 1ézard dit de Bweghawe.

Le maitre du rituel parallele a celui des Nérhon est le moaro Wema,
seul a pouvoir décider du jour ol I’on proclamera la fin des interdits et qui
enverra les bouquets de kwea (gwea). Ce moaro est établi aujourd’hui a
Bwerare (Boréaré), ou il détient la grande chefferie administrative sur ce
village, celui de Coula et celui de Karagueureu. Or les bouquets do i kwea
sont envoyés depuis Paragho jusqu’a Neweo. Bweraré n’était pas pris en

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



209

compte pour la simple raison que Bweraré n’existait pas encore, création
tardive du chef Paul Wema, a titre de lieu de refuge pour les réfugiés origi-
naires des deux versants de la Grande Terre.

Une logique plus complexe du systeme rituel peut étre établie a partir
de ces informations, en nuangant la premiere formulation proposée. Les
rituels des prémices, tels que données dans Guiart 1992 (p. 37 ss), montrent
a la fois le systeme ancien, décrit ici par Bwesou, et les aménagements dus
aux lieux actuels de la présence des uns et des autres. La référence aux deux
lézards, de Boghiu et de Bweghawe — si 1’on parle de 1'un, c’est que
’existence de I’autre est implicite — présente un autre systeme d’opposi-
tions, I'un qui suit la vallée, par les déplacements, depuis un siecle pas
toujours volontaires, des prétres Cib&y Sari ou Kare, du lézard de Boghiu,
d’aval en amont ; I’autre transversale a la vallée, dans sa partie haute, par
la série des lieux sacrés de I’autre l€zard : Bweghawe, Omidaa, Ee. On n’¢-
chappe ainsi pas a une présentation structurée des faits.

Cependant, les mouvements qui se dessinent pourraient étre moins
synchroniques qu’il n’apparait de prime abord. Corrélé avec les indications
recueillies dans «le maitre de Koné», a propos du voyage du lézard de
Bweghawe depuis Rhéméu, sur la cote de Bourail, en suivant les mariages,
jusqu’a I’habitat des BweaRé&, compagnons des Wema dans leur remontée
forcée depuis Paragho jusqu’a Bwerare, la présence et le mouvement des
Bwerhéghau, le long de 1a ligne de partage des eaux et en allant vers le nord-
ouest, parce que liés au méme l€zard, donnent I'impression d’un mouve-
ment a la fois antérieur et postérieur a I’installation européenne a ce niveau
de la vallée. Celui de la mouvance a laquelle appartient I’auteur canaque, de
par le nom qu’il porte, lié a un seul habitat, Dao, et un seul lieu cultuel
d’apparence ancienne et révéré par beaucoup, Boghiu, comporte des aspects
aléatoires liés a la spoliation fonciere subie, et présente moins de lieux
d’ancrage dans le paysage pré-européen, du moins dans la vallée haute et
par rapport au rituel des ignames. Pour en trouver, il faut quitter ce chapitre
et s’intéresser a la fois a la guerre ancienne et a I’existence d’une entrée

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



210

intérieure au pays des morts. On se trouve alors confronté au cycle de la
montagne de Souma et a tout ce qui touche a Kodu. Kodu et Dao sont ainsi,
au plan du mythe (virheno), les deux points forts des cartes que Bwesou
Eurijisi nous a proposées (voir le virheno : Ka to Souma, Guiart 1992).

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



211

CONCLUSION

L’ouvrage définitif traitant de Bwesou Eurijisi et analysant précau-
tionneusement le détail de son ceuvre reste a écrire. Je ne crois pas que j’en
serais |’auteur. Mais on ne sait jamais. Si personne ne s’y met. . . Ce devrait
étre bien plutdt un ouvrage collectif. 1 faudra vérifier les traductions disper-
sées, les unes par rapport aux autres, puis confronter les diverses versions
données par I'auteur canaque pour les mémes sujets, les mémes événe-
ments, les mémes institutions, relever les détails pertinents livrés ici, omis
la.

On trouve par moments, chez Bwesou Eurijisi, une volonté de s’ex-
primer en ayant recours aux moyens techniques les plus sophistiqués, pour
I’époque, de I’arsenal intellectuel des blancs, par exemple les listes de lieux-
dits et les cartes. Il nous a ainsi fourni une carte imaginaire et deux cartes
réelles, que 1’on devrait confronter avec des cartes comportant chacune ce
qui n’est pas porté sur la sienne. Il nous a donné aussi, sans élaboration
autour, une liste des lieux-dits et des sommets dominant la vallée de
Houailou, liste comportant le numéro de chaque point trigonométrique
concerné et la mention des lignées propriétaires de chacun de ces sommets.
Les lignées et les points remarquables et sommets nommés sont les suivants.

La signification de cette liste est I’appropriation par chaque lignée
concernée de I’environnement immédiat des lieux-dits et des versants méri-
dionaux de chaque sommet ainsi désigné. D’une part, on s’apercoit qu’il ne

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



212

s’agit 1a que d’une fraction, méme importante, de I’ensemble des points
remarquables striant, et des sommets dominant, la méme vallée, et que,
d’autre part, seuls sont nommés certains moaro, ceux constamment cités
d’ailleurs dans les cahiers de Bwesou, auxquels s’ajoute 1’ensemble
Weéghume (Wékume), qui se situe au pied des versants immédiatement au
nord, sur les pentes qui menent a la riviere de Néavin, et dont il parle dans
un autre cahier. C’est donc la géographie de 1’auteur, celle sur laquelle il
nous dit que joue la tradition qu’il raconte. Etant donné I’extension des limi-
tes de ce pays théorique, on peut imaginer que les contestations ne seront
pas peu nombreuses, tout au moins aux marges de 1’emprise territoriale de
cette série de moaro.

Le repérage sur la carte de I'Institut Géographique National est plus
malaisé que ne pourrait le faire croire 1’effort réel de cette institution essen-
tielle pour respecter la graphie en merea ajié des points topographiques rele-
vés. Il y a des absences bien intéressantes, ou des semi absences, du moins
en ce qui concerne les lieux votifs les plus importants. Hee n’est pas indiqué
au lieu méme, aisément reconnaissable pour qui y est allé, mais la mention
«riviere de Hee» est bien portée. Boghiu est marqué par le sommet qui
domine le lieu votif a Dao, et porte le méme nom. Omidaa n’apparait nulle
part, non plus que Bweghawe, dont la présence équilibre pourtant dans le
pays mythique I’existence de Hee et Boghiu. On n’a visiblement pas voulu
qu’ils soient portés sur la carte officielle. C’est loin d’étre le seul cas sur la
Grande Terre.

L’information apportée par le premier écrivain canaque vient démon-
trer Iartificialité de la contestation apportée par Roger Boulay (Guiart 1997,
Addenda B.), faisant confiance a une seule personne, dans le dossier d’un
conflit foncier absent du raisonnement de cet auteur, mais bien présent dans
les esprits des descendants des lignées dont traite Bwesou. I s’agit
aujourd’hui une fois de plus de Dao, lieu central de tous les écrits de Bwesou
Eurijisi. Plusieurs centaines de pages, parfaitement authentiques et

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



213

légitimes, €crites trois quarts de siecle avant la querelle actuelle, viennent
dérouler, au-dela du temps, la réponse pertinente a la prétention solitaire,
imaginée par le descendant d’une famille que toute la vallée moyenne accu-
se de collusion permanente avec le pouvoir colonial dans le processus de
spoliation fonciere dont ses habitants ont si longtemps souffert, et qui a pris
Boulay pour porte-parole inconscient.

Ceci est 1'aspect local, actuel et potentiel, de 1’ceuvre de Bwesou
Eurijisi. Il existe un aspect autre, globalisateur, plus général, gommant les
différences en quelque sorte, proposant une vision de 1’ensemble du monde
canaque de la Grande Terre — on notera que Bwesou Eurijisi ne fait jamais
allusion au monde particulier des iles Loyalty, dont les auteurs canaques
plus récents, comme Eleisha Nebaye, Philippe Gorodé et d’autres, traiteront
plus facilement. C’est une des raisons qui ont fait que Maurice Leenhardt
me demandera, un demi-siecle plus tard, de mettre a jour en priorité
I’ensemble des relations entre les iles Loyalty et la Grande Terre, relations
dont d’autres collaborations lui avaient appris 1’existence.

Cette vision de I’ensemble de 1a Nouvelle Calédonie proprement dite,
se retrouve pour 1’essentiel chez Bwesou dans le texte classique publié par
Maurice Leenhardt : «Le maitre de Koné».

Le maitre de Koné tend un piege dans la forét. Le 1ézard de Bweghawe, divinité
redoutée d’une part des pays de Houailou et de Bourail se prend & son piege.

(Le contexte. Les vallées de Houailou révérent deux principaux lézards, dont le
culte est li¢ au cycle de I'igname, le lézard de Bweghawe et le lézard de Boghiu, dont I’ha-
bitat est a Dao. Les rites des prémices de la récolte, confiés aux kava méu de chaque
ensemble, montrent que chacun de ces lézards tient en quelque sorte sous le poids de son
renom et de son efficience, un ensemble de moaro apparentés les uns aux autres. Ces
lézards ne sont en aucun cas le simple thokamo d’une seule famille. Les prétres du lézard,
peu nombreux, ont au moins autant d’autorité que la multiplicité des chefs, orokau,
dispersés dans Uaire qu'’ils servent rituellement (Guiart 1992).

Le lézard de Bweghawe, furieux, oblige le chef a le libérer du piege. Il s’installe sur

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



214

Lignée lieux-dits lignée lieux-dits lignée lieux-dits
Weewa Warhobo Neowau  Burusou Kariighe  Pesa
Wapoe Nediirii
Boebitai
Poiri Baepieso Mii Kasaimeso Pime Menelo
Wakoro Meéarho
Wese Warara
Nei Awi Gwamii  Gosa Euribwa  Baawi
Topairiko Pemai
Coca Goroveara
Kadiisii Nejaghu
Wakua Nerhéubwa
Bwa
Merene
Eurijisi Omidaa Bwawe Kakepa Bwewa Meawi
Oon Wejaghu
Missima
Mawi
Bweghu
Beiri Netua Eurimaja  Sio Kasarhéuru Poroi
Torii
Tovesii Nemau Mevé gwe e Tovikere Mesikweo  Mee
Newisa
Kavisoibanu  Merharha Rhai Porare Bweowe  Boya
Turaeghuvu
Pwarawi Turaneva Poo Kavo Eurigwa  Karerurho
Nejava
Neporo Maghaniyo
Wemeu
Kurhaméré
Mevaibwiri
Jasaré
Wakui
Meéborhé
Mebwema

Maurice Leenhardt écrit en regard : «4 km 1/2 de moyenne pour chacun» (de dia-
metre pour chaque sommet ou chaque emprise territoriale)

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



215

ses épaules, prétendant y rester jusqu’a la mort de celui qui a ainsi violé I’interdit de tou-
cher a son habitat. Le maitre de Koné est obligé de rentrer chez lui avec ce fardeau. Malgré
ses supplications et celle de sa femme, le Iézard reste sur son cou, y défeque et s’y fait ser-
vir a manger. Mais il s’endort enfin et le maitre de Koné se sauve dans la nuit. Il fera le tour
de la Nouvelle-Calédonie, trouvant partout d’abord secours et refuge, puis des hotes terri-
fiés a la vue du lézard parti a sa poursuite et I’obligeant a s’enfuir & nouveau. Son périple
le menera vers le nord, puis vers le sud le long de la cote est, puis a remonter la cote ouest
jusqu'a Pucangge, a Bourail, ot le maitre du lieu se révele étre le prétre du lézard (ce lézard
qui vit en méme temps a Bweghawe et a Pucangge), et dont le suintement de pétrole de
Gwaro est 'urine). Il fait ce qu’il faut a ’approche du lézard pour le propitier. Celui-ci
recule alors et va se fondre dans le paysage.

De tels récits ne sont pas inconnus dans d’autres aires linguistiques de
la Grande Terre. Le mythe de Diakamala (Guiart 1956 et 2 003a) n’inven-
torie que la partie nord de la Grande Terre. Le pere Dubois en a enregistré
une version pour les iles Belep, ou le héros est une femme. Dans I’exemple
qui nous occupe, on peut se demander si la liste des lieux ou le maitre de
Koné ne vient justement pas demander asile, ne serait pas aussi pertinente
que celle des lieux nommés par ’auteur ; on sait déja par ce dernier I’iden-
tité des moaro Pwacido a Poya, Wabealo & Koné (celui du maitre de Koné),
Mii et Bwewa Mii a Houailou (on sait par ailleurs que les Mii sont descen-
dus jusqu’a Paita dans le sud-ouest. On les rencontre aujourd’hui établis
aupres de la chefferie Kabwa du Col de la Pirogue). Le maitre de Pucangge
est aussi le gardien de I’entrée du pays des morts a la Roche Per¢ée. Il racon-
te le départ du 1ézard passant de 1’autre coté de la ligne de partage des eaux,
ayant suivi les deux sceurs de Rhéméu, parties se marier dans le moaro
Bwearé, dans le district dominant la rive droite de la haute riviere de
Houailou. Tout ceci est de la plus grande importance dans la construction
des systemes symboliques canaques.

Le maitre de Koné s’arréte a Voh (au site de la chefferie Huuti, qui est
celle installée justement au tertre Vo), Boatpass a Poum ou Pam (la téte du
pays), chez Teé Ivac a Oubatche, Wayem (a I’embouchure), chez le Bwaxat

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



216

du moment a Hienghene (le maitre de la baie), chez les Waké de Touho et
de la basse Amoa, a la basse Tchamba chez les Garaaté, ce qui est cohérent
avec le passage précédent chez les Bwaxat), Ponérihouen (chez les Weta ou
les Gopwea), Moneo (chez les See, maitres du poulpe), Houailou, Kouaoua
(2 la chefferie Dumai), Canala, (2 la chefferie Bwaghea), Thio, a I’extrémi-
té du pays (?), a Nouméa, Boulouparis, La Foa, Moindou.

I ne s’arréte pas au bord de mer de Voh, chez les Xutaape ; ni a
Gomen chez le chef Yeti Maa, ni chez les Bwaxat de Koumac, ni chez Teé
Jore a la baie de Néwé, ni chez les Tijit de 1'1le de Yande a Poum, ni chez
les Pa Maa de Bondé, ni chez les Tijin de Pouébo, ni chez les Cidopwaan
de la basse Tipije ou de la Tiwande (Wanash), ni chez les Bwiliang de Poyes,
ni chez les Pwaola de Bayes. A Ponérihouen, il ne s”arréte pas chez les chefs
Meédii de la vallée moyenne, ni chez les chefs Naacuwe de Mou. Est-il recu
a Houailou chez les Asawa, les Neporo ou les Nejé ? Les maitres du trem-
blement de terre a Kiia ne 1’ont pas vu. L’indication de Nouméa signifie
qu’il passe chez les adversaires cotiers de la chefferie Kabwa, laquelle regne
sur le piedmont.

Méme dans le cadre de I’ile prise dans son ensemble, il s’agit encore
la d’une géographie particuliere, qui ne saurait prétendre a tout englober,
mais fournit au lecteur les noms, et donc les lieux, ainsi que les droits fon-
ciers et de maitrise du paysage au travers de la part du merveilleux mélané-
sien, qui agrée 2 I"auteur. Ce dernier fait constamment des choix. A nous de
les décrypter. Ceux de ses successeurs seront moins malaisés. Bwesou
Eurijisi dit exactement ce qu’il a I’intention de dire, et pas plus. Ce premier
écrivain est un auteur vrai, constamment maitre de sa matiere. On ne saurait
le lui reprocher.

Jean Guiart
octobre 2 003

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



ADDENDA

L’oEUVRE DE BWESOU EURIJISI

Enumération établie a partir de la liste publiée par Raymond Leenhardt 1976 et des docu-
ments originaux (les numéros affectés aux cahiers sont ceux donnés par Maurice
Leenhardt). Depuis, le dépot, avec mon entier appui, par la famille Leenhardt des archi-
ves de Maurice et Raymond Leenhardt au service des Archives de la Nouvelle-Calédonie,
a permis de compléter cette liste et de la rendre a peu prés exhaustive. Tous ces textes sont
disponibles dans ce service, soit sous forme d’originaux, soit en microfilm (obtenu des
Archives de France, Aix en Provence) ou en photocopies (déposées par J. Guiart).

Cahier 1. Ka rhavu ka mara ne boé. Préparation des cultures pour le pilou I, la feuille de
kiini, la pluie pour les ignames ; vol (action du) hu, vol (action du) 1ézard, ms, 26 p.
(traduction disponible par R. Leenhardt).

Cahier 2, No ne boé 11, Histoire du pilou, ms, 23 p., 1 dessin de la main de 1’auteur, notes
marginales et fragments de traduction juxtalinéaire de la main de M. Leenhardt (traduction
disponible par R. Leenhardt).

Cahier 3, No ne boé 111. (suite), No ne Gondé, Monnaie, Kanya, Mort du neveu, Avi, p. 1 ;
Discours au kanya et réponse de ce dernier, p. 2 ; Crénes, p. 16 ; Philtres, p. 24, ms, 25 p.,
notes marginales ms de la main de M. Leenhardt, un plan de tertre et des allées de la main
de ce dernier (traduction disponible par R. Leenhardt).

Cahier 4 (ou 4 bis), No ne boé IV (suite). Texte et commentaires abondants de la main de
Maurice Leenhardt, les passages contenant les discours étant dictés par Bwesou Eurijisi,
physiquement présent pour répondre aux questions. Ce cahier comporte la premiere rédac-
tion du chapitre sur le «pilou» des Notes d’ethnologie. ms, 17 p.

Cahier 5, No ne boé V (suite), Neporo, Neavaa (Néavin), Poneriwaa (Ponérihouen), Borail

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



218

Nekiriai (Poya), Meeva, Cibei, ms, 12 p.

Cahier 6, No ne boé V1. Varui. Le chef, le serment, Bo, discours de pilou, 13 p., Notes ms
marginales de la main de M. Leenhardt.

Cahier 7, No ne boé VIL. No ne boé ka vidri. No né td zé boée. Vi vai né Poya wanii. Moaro
ro Kaxo Neoi. Orokau ka kau. Dexa viréno. Pilou de naissance, ms, 25 p., daté partiellement
du 24 octobre 1919, notes marginales et €léments de traduction juxtalinéaire de la main de
M. Leenhardt, p. 1-24.

Cahier 8, Pé rhé. Victoire des Méa, Virheno, ms, p.1-24, traduction par Maurice
Leenhardt, cf. Documents néo-calédoniens 1932, p. 255-276.

Cahier 9 et 10, Les deux sceurs de Moaxa, ms non disponible (traduction par Maurice
Leenhardt, in : Documents 1932, p. 67-115 et 115-129.

Cahier 11, Paj¢ de Meko, ms non disponible, traduction par Maurice Leenhardt, cf.
Documents 1932, p. 130-152.

Réponses au questionnaire de 1925 :

Cahier 1,Prestations d’ignames dues par divers moaro, Origine des moaro, Généalogie des
Eurijisi, Les Panyamaja, Jopaipi, ms, 24 p., notes marginales de la main de Maurice
Leenhardt (traduction disponible par R. Leenhardt), ¢f. Documents 1932,334-336 (Jopaipi)
et 448-449.

Cahier 2, Rhokamo. Maladies envoyées par le rhokamo, ms, 24 p., Notes marginales de la
main de M. Leenhardt (traduction disponible par R. Leenhardt).

Cahier 3, Le texte ne semble pas étre de la main de Bwesou Eurijisi, certains passages ont
été visiblement dictés par ce dernier 8 Maurice Leenhardt, qui emploie ici des abréviations
pour les noms de moaro. Le commentaire abondant de la main de ce dernier comporte des
tableaux qui constituent la premiére rédaction du chapitre sur la «parenté» des Notes d’eth-
nologie. Monnaie, discours au kanya, ms, p.1-24 (une traduction reprenant tous ces
éléments est disponible par R. Leenhardt), cf. Documents 1932, p. 347-350, Discours au
kanya.

Cahier 4 bis, Népa péésua pavi Piméé. Ba rhivee boé ka poro. Néndani ka mara méri. Néda
ni napoui. Vi apagiirii na zé panké ri. Rha xaro no né orokau. Arii i orokau. Na wi na rhowa

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



219

i orokau. Polygames, Ignames, Soleil, Tarodieres, Chefs, ms, 25 p., Notes marginales ms
de la main de M. Leenhardt (traduction disponible par R. Leenhardt).

Cahier 5, Pesu. Nawi na maso ne poé. Kavou pa. Navi gara. Wemoa i orokau. Polygames,
Ignames de chef, Chef de guerre, Lois du filet de péche (p. 7). Victoire. La case du chef.
Téné, ms, 25 p., Notes marginales et éléments de traduction juxtalinéaire de la main de M.
Leenhardt (traduction disponible par R. Leenhardt).

Cahier 6, No ne vana zéri. Circoncision, Le 7i, ms, 12 p., daté du 1 juillet 1925, un dessin
de I’auteur, texte établi sur une page, ’autre étant réservée aux éléments de traduction et
aux commentaires de M. Leenhardt (traduction disponible par R.Leenhardt), cf. Notes
d’ethnologie néo-calédonienne 1930, p. 140 et 138.

Cahier 7, Co te rho hou rhai moaro xe Boérhéxeu. Moaro xe Rowa. Wexume wanii. Moaro
et totems, ms, 25 p., quatre dessins de I’auteur, texte établi sur une page, celle faisant face
étant affectée a la traduction et aux commentaires de la main de M. Leenhardt, daté de
1921.

Cahier 8, No ne po kuiri. Poi koi kamo roi rhé hou. Panyao. Koi roi rhai. Le Kiini, La
pluie. Totems, Pierres panyao, 25 p., trois dessins de 1’auteur, ms établi sur une page, la
page en face étant réservée a la traduction et aux commentaires de la main de M. Leenhardt

Cahier 9, Pour le soleil, les bois du pilou, le Koea, le totem de pluie, hache contre soleil,
Herbes a pluie, ms, 13 p., Trois dessins de I’auteur, un emplacement de dessin coupé pour
étre publié. Cf. Notes d’ethnologie néo-calédonienne, p. 125 ss.

Cahier 10, Description du contenu par M. Leenhardt : Géographie des lieux : 1. ignames
(en suite), pierres et bois pour féconder les cultures ; 2. Arbres pour conduite d’eau avec
banians, monnaies, etc : 3. Portions de rivieres ; 4. Pierres soleil ; 5. Les tas de pierres boé;
6. Conduite d’eau a ’envers ; 7. Pierre droite ; 8. Champ de bataille ; 9. La propriété des
rivieres et des alluvions ; 10. Totems : le ko et le rho,. ms utilisant une page sur deux, I’autre
étant laissée a la traduction quasi complete et au commentaires abondants de Maurice
Leenhardt, 29 p., dix-neuf dessins de I’auteur (traduction disponible par R. Leenhardt).

Autre cahier numéroté 10 : 1. Bome virheno i duwe xe Moaxa. 2. Ke wa Oripoari. 23
pages.

Cahier non numéroté : Virheno i duwe xe Moaxa.25 p., commentaires dans la marge de
Maurice Leenhardt..

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



220

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



221

Cahier 12, «Para rhé e pé vi sa koi.Chants pour herbes magiques», ms, p. 1-7, ni
commentaires ni €léments de traduction par Maurice Leenhardt, cf. Notes d’ethnologie
1930, p. 245.

Cahier 13, «Pé rhé», dont le chant de I’eau, version de Bwesou Eurijisi, 28 p. de texte.

Cahier : Pa vi tawauru baye, 6 p. écrites en belle page avec lignes espacées.

Feuillet manuscrit pli€ en deux, trois pages ms : Sari ma Kaviwioro. Ni commentaires, ni
éléments de traduction.

Textes publiés par Maurice Leenhardt in : Documents néo-calédoniens /932
«Le maitre de Koné», p. 3-34.

«Les deux soeurs de Moaxa», p. 66-129.

«Paje de Mekow, p. 130-152.

«Victoire des Méa», p. 255-276.

«Alliance de Canala», p.277-299.

«Jopaipi», p. 334-336.

«Paroles prononcées aux visites de 1’oncle maternel, le kanya», p. 341.
«Réponse au kanya», p. 342.

«Paroles prononcées a ’offrande au kanya lors de la mort de son neveu», p. 347-348.
«Réponse du kanya», p. 349-350.

«Remerciements aux opérateurs de la circoncision», p. 351.

Ci-contre. Go mwé (faitages sculptés) et rale (chambranles) de I’ex collection Bozon-
Verduraz a Houailou. Dessins exécutés par un dessinateur indonésien formé par J. Guiart
a I’Institut Francais d’Océanie (Centre OSTOM), a partir de photos aujourd’hui disparues.
La collection aurait été incendiée et détruite. Ces dessins en restent le seul témoignage.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



222

Textes de Bwesou Eurijisi publié par J. Guiart :

«Ae Moaro xe Misikoéo», Guiart 1972, p. 36-42.
«Discours de deuil», Guiart 1994, p. 82-67 (repris ici)..
«Qo poaero ka ari wé pé a», Guiart 1994, p. 88-92.

«’homme frappé par Gomawé (La mort de Nepobwekasd)», Guiart 1994, p. 93-100.

Textes en meRea ajié disponibles aux Archives de la Nouvelle-Calédonie, de la main
d’autres auteurs (liste non exhaustive des manuscrits déposés dans le Fonds Maurice et
Raymond Leenhardt) :

Cahier : Alfred Boro Gwé (Alfred Ni), Pé rhé ne rhé; Le chant de 1’eau; Titre sur la cou-
verture : Ereera. 10 p. écrites en belle page, commentaires par Maurice Leenhardt sur les
trois premieres pages.

Cahier de Manda de Bourail : No ne vinimo i pai kau (les jeunes femmes de Merreweari).
16 p.

Cahier Kijine : Majajali ma Thagep, texte Nenema avec traduction ajié. 18 p.

Cahier : Virseno. 12 p. (dont variante de la tradition de Nekuru Kajei).

Cahier : Moaro ro Goarii. Bwere ma Nevera. 13 p. Commentaires de Maurice Leenhardt
au crayon. Insérée : une demi feuille : Nerhé pai nei na Dobagere.

Cahier sans couverture : Vinimo i pai Bealo. 20 p. sans nom d’auteur.

Cahier : No ne KuRi. 8 p. écrites sur belle page.Tableau de noms de mwaro en gjié et pwa-
mei. Note «nourriture de chef» par Maurice Leenhardt.

Cahier : Vise ne Payé. No ne Oht ma Waap. 8 p. ayant trait a Poum, pas de nom d’auteur.
Cahier : Virseno. 10 p.,commentaire Maurice Leenhardt en haut des pages, origine Coulna,
Hienghene

Bui ne vipaa. Perhé ne oro rhoa pé sawe kuru pa osari. 6 p. séparées, pas de nom d’auteur.

Cahier : No nee virheno ma rhda kamo. Commentaires de Maurice Leenhardt en marge et

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



223

€lélments de traduction juxtalinéaire. 10 p. de texte, pas de nom d’auteur.

No ne pérhé. Perhé i beari Honesa. 17 p. de texte, signées Honesa et Aruba de Gondé.

Peci ne rhé. Rhé Pa Bay. Rhé maro i pa Waka. Bao Bai, ComaRi, Pijeva.5 p. écrites
Cahier : Rhé. No ne rhé kamo.22 p., un dessin en marge, commentaires en marge de
Maurice Leenhardt.

Mieu. 3 p. manuscrites, plus une page de commentaires par Maurice Leenhardt dispersés.

Cahier : Virheno i Foagan, Temala. Ka o i Kakémeri to Bunu. Tein Poancane. Meu ma
Boare. Ko i kamo.23 p.

Cahier : Vinimo Weokiu.20 p., commentaire en marge par Maurice Lenhardt.

Cahier : Wano. Réponse a Erewa, 17 p. écrites.

Cahier de Nicolas. Péci ne no ne ke mai pai ko au xe neva ro Houailou wanii. 6 p. de texte.
Cahier Georges Pidra. Moaro ro Kouaoua.Réponse a Erewa. 23 p. de texte.

Cahier Peina. Réponse a Erewa. 14 p., des commentaires par Maurice Leenhardt.

Cahier format fullscap : Tusi Canala. 5 p. de texte, commentaires par Maurice Leenhardt.
Nyowau we dexa bao ka kau ka to Pusange ro Goaro. Une feuille recto-verso.

Bori né ro Kabae ro Poum. 5 feuilles..

Rse Gondé Karaxere poa neva Wanhara. 3 p., anonymes.

Virseno Kamohile Webia. 8 p. signé Dahma.

No ne aru. 8 p. au crayon, origine Poum.
Deux pages signées Jemes.

Cahier intituké, sur la couverture : «La mort du chef Paola, 24 mai 1925». Sur la page de
titre: Moaro ne pérhé ne virheno moaro ka baye, 2 p. Autre texte sur deux colonnes, a gau-
che:Perhé Nyabi ; a gauche : Perhé (texte ajié), 23 p.

Cahier Boé ne Koenavo, 2 p. E virhseri no kamo. No mé na kamo, 2 p. E wa unu ro ye ari
osari me boé karé, me vana sene. Na moki ari na osari, 2 p. Vioyo, 4 p.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



224

Cahier Boé. Boé ma Nejawa ma kamoaro ye rhé. Boé na ki dre na osari (commentaire de
M. Leenhardt sur la page de gauch), 8 p. No ne Nejawa, 1/2 p. Ka moaro ye rhé, 1 p.

Cahier Bomeé nerhé ne pa vi tawauru baye, 4 p. Pérhé na ciiri na Peaxomoa Nepero Orib-
wa, 6 p. Perhé do rhé, 6 p.

Cahier Virheno i pai kau xire ma Bonibiirii. Virheno i pai kau xire ma para cdwa ka we na
arinado ne roi nedaa ne ore, 8 p. Goewe ro Dere ne kavu na moaro ro Tawawire : Dere,
moaro Nejd, moaro Rhai, ke po ai ma no i bao ro Houailou, moaro Pakire, moaro Wanerii,
14 p.

Cahier «Histoire de I’Eglise». Ketone para ekalesia ro Dipu, 6 p., Ketone para ekalesia ro
Puda, 5 p. Ketone para ekalesia ro Maré, 6 p. Ketone para ekalesia ro Calédonie, 5 p.

Cahier ne vinimo i pai kau ne xire sawe. No ne karou do wawe do kmu. Mu boé rhai, 4 p.
Mexé ma sipu, 3 p. Curu bori we toi ve kina, 4 p. Kuru ma nia,4 p. 1/2. Pai para xe Nekuru
Seuru Ana, 9 p.

Cahier Dukler. «L histoire des vieux». No ne vitanexai i pai kau xire md, 23 p. dont 5 au
crayon.

Cahier écrit au crayon, de la méme écriture que le précédent. No ne moaro na karu cii, dexa
we maro ka to nejé, ae, dexa mi xei orokau, 1 p. Nee moaro (tableau), 2 p. Oka no ne moa
b e, 2 p. Vinimo coi na vovo, 2 p. Vinimo ka po Gwami, 1 p. Vinimo ne rhai, 1/2 p. Vinimo
karhsi Wemu, 2 p. No ne para boe, 4 p. Wei = Teawia dexa orokau, 2 p. Ketone duawe, 2
p. No ne ka wd = Ga mani bad, 3 p. Merea ne porhi, 1 p. Kopoala merea ka sane (com-
mentaire de M. Leenhardt), 1 p. No ne vi pd moaro xei See, 1/2 p.

Cahier Para no ne vise e poaero, (commentaires de M. Leenhardt en marge p. 19, en inter-
lignes p. 21), 23 p.

Caahier «To Saint Pierre», 1 p. Ka rhavu para no baye céki Tao ae ka rhavu ke kau i Wafap
ro Hienghéne, 14 p. + 1 page détachée : Para Perhé.

I feuille dactylographiée en double colonne : aji¢ et frangais : «Chant de Poédi, homme de
Neaucue».

Un dossier de lettres de Bwesou Eurijisi traduites par Raymond Leenhardt.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



225

Manuscrits ajié dans les archives personnelles de J. Guiart

Bwawe, Weokiu, 1948, Pe ¢di ba, ms, 21 p., plus une demi feuille volante.

Un cahier. Vinimo = Virheno : Nepanoro xe Nepeciri, par Simey Eurijisi, fille de Bwesou,
épouse d’un Nero (texte traduit avec Auguste Reybas Pwarawi). Ka to Souma, par Amélie
Nexosari, épouse de Wapela Sawa (texte traduit avec Auguste Reybas Pwarawi, revu pou-
les lieux-dits nommés, et sur la carte, avec Pierre Asawa.

Un cahier. Viva, Vipo, Pordpa, Paveai ba, Pere we boe, Pawire boé. Acoma Nerhon, Vipo.
A. Neja, Paweai ba. Peva Magate Neporo, Pord pa. Acoma Nerhon, Sokiri bwé, jaume ne
orokau.

Ketiwan Asawa, Distique accompagnant la réalisation d’un jeu de ficelle, une demi feuille
volante.

Jean-Marie Misikweo(Kula), Pé vipo ne eara.une double feuille volante.

Dikona Denis Wema NiRikani (Kula), Pé vi sikiri, Bweara ma Wema. trois feuilles volan-
tes, dont une carte.

Ibidem, Pé rhé, trois pages plus un page de textes courts.

Pé rhé des Ciboy, recueilli a Neré (pour la mort de Peécond Cibdy), texte dicté, une demi
feuille volante.

Nérenggu Kaviowi, Su Vivaa (recueilli a Wa). texte dicté, une demi feuille volante.
Neagase Sari ma Cibdy, un texte court, texte dicté, une demi feuille volante.

Orokau xe Souma, une demi feuille volante (recueilli en 1954), pas d’auteur nommé, texte
dicté, une demi feuille volante.

Peé rhé ne jarua, texte dicté, quatre demi feuilles volantes.

Maru Onére (de Bwiru), veuve Weiri gwé ¢, Pe rhé Menedane, texte dicté, deux demi
feuilles volantes.

Sone Bwerhéghau, Wé vivaa kau, vivaa e Poya wanii. Texte recueilli par Mme Jacqueline
de la Fontinelle, 9 pages dactylographiées, traduction juxtalinéaire.

Ibidem, Vinimo de Uvara ma Karagoro. Texte recueilli par Mme Jacqueline de la

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



226

Fontinelle, 7 pages dactylographiées, traduction juxtalinéaire, 11 pages commentaires
manuscrits de J. Guiart.

Ibidem, Vinimo ne dué du rhé a¢ Wexume. Texte recueilli par Mme Jacqueline de la
Fontinelle, 2 pages dactylographiées, traduction juxtalinéaire.

Ibidem, No ne méu. Texte recueilli par Mme Jacqueline de la Fontinelle, 4 pages dactylo-
graphiées, traduction juxtalinéaire,

Ibidem, Peé rhé ne Kaya, dicté en 1955, deux demi feuilles volantes.

Mieu. Quatre feuillets manuscrits décrivant les cas d’utilisations de la monnaie, échanges
et pas d’échanges. Ecriture canaque, commentaires manuscrits de M. Leenhardt. Semble
étre un dossier ayant abouti a Iarticle de M.L. portant sur la monnaie calédonienne, Revue
d’ezthnographie et des traditions populaires, Paris, vol. 3, 1922, p. 326-333.

LE PLAN DU BWE DONT BWESOU EURIJISI FUT L’ORDONNATEUR A HOUAILOU

L'interprétation erronée signalée illustre une erreur flagrante de méthode. Comme
en histoire, en ethnologie de terrain la regle premicere est en effet de ne jamais se mettre en
position de n’écouter qu’un seul des camps en présence et cela dans toute situation conce-
vable. La conséquence logique est qu’il convient donc de définir les limites des camps
avant de poser de nouvelles interrogations.

Maurice Leenhardt avait publié le plan de la disposition des habitats provisoires
d’une féte de commémoration funéraire (bwé, pilou en frangais local) qui avait eu lieu a
Néaji¢ (Nindiah) et a propos de laquelle il précisait que le dessinateur, Bwesou Eurijisi,
avait été le maitre des cérémonies (Leenhardt 1930). Un commentaire nouveau de ce docu-
ment a ét€ publié par Roger Boulay, sans qu’il ait été considéré comme souhaitable de se
référer a I’ensemble de la documentation existante portant sur la société ancienne de la val-
lée de Houailou, quant aux habitats pré-européens des différents groupes et aux liens posi-
tifs et négatifs gouvernant leurs comportements a tous les niveaux, et sans vérifier quelles
étaient les relations particulieres du commentateur canaque improvisé avec le dossier.
(Boulay 1990). Toute cette information était disponible et publi€e, en particulier en se don-
nant le mal d’analyser tous les textes en mwerea aji¢ publiés en 1932 par Maurice
Leenhardt, ce que cet auteur ne sait pas faire.

11 fallait tout d’abord s’interroger sur la raison pour laquelle Bwesou Eurijisi avait
pu jouer ce role central, li€ peut-Etre aussi a sa fonction de sculpteur de masque (un porteur

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



227

de masque intervient a la fin du bwé, pour marquer qu’il n’y avait plus a manger et qu’il
faut que la foule des invités rejoigne ses pénates) et pour cela placer chaque groupe inté-
ressé, et cité dans les commentaires de 1’auteur du plan, dans I’ensemble social auquel il
appartenait. Il eut fallu aussi se référer au contenu de la totalité du cahier de 1’auteur cana-
que et pas seulement a une seule page. Ce document complet était disponible en photoco-
pie et ’on eut pu s’y référer.

Est-il vraiment étrange qu’un peintre et sculpteur formé en France a ces disciplines
créatrices, et qui pour le reste improvise constamment, ait ignoré le détail de la rivalité cons-
tante entre deux lignées établies a Néaji€, les Bwewa Bwere, catholiques, qui donnent le
chef administratif actuel, et les Bwewa Mii (lesquels préferent s’appeler Mii et s’identifient
aux Wabealo de Koné), protestants, qui refusent I’autorité des premiers et étaient les alliés
en cette affaire de Bwesou Eurijisi ? Il a demandé a un Bwewa Bwere de commenter un
document qui d’une certaine fagon favorisait les Bwewa Mii aux dépens des premiers. Ce
plan est un document historique, le témoignage d’un événement réel, et non pas une sorte
de modele représentatif de la société selon Bwesou Eurijisi.

11 faut quand méme lire ce qui est écrit. Maurice Leenhardt, dans son commentaire,
avait bien précisé qu’il s’agissait du plan de I’organisation d’une féte de commémoration
funéraire ayant effectivement eu lieu. Ce plan illustre un deuil effectif. De tels villages ont
existé. On en a un témoignage photographique de 1’époque se situant a Canala. Mais, que
le plan représente aussi la société de la moyenne vallée & un moment donné est évident.
Chaque cérémonie de commémoration funéraire constitue sur le moment un modele vivant
de la société qui s’y rassemble. Elle a pu étre autre une ou plusieurs générations auparavant.
Elle n’est plus exactement la méme aujourd’hui. D’ou les critiques qui s’élévent contre
Bwesou Eurijisi de la part de certains descendants de ’ensemble des lignées auquel ce
dernier appartenait, et qui pour le moment ont plutot entendu parler par oui-dire que lu ce
que ce dernier avait écrit.

La simple comparaison avec les inventaires de la vallée de Houailou que nous
avons publiés aurait montré ce que Victorin Bwewa ne pouvait dire. Il n’existe pas de
chefferie Bwewa a Nindiah, village de regroupement récent et qui n’est pas le site d’une
chefferie ancienne, mais le site de I’établissement d’une mission catholique. Le pointement
de calcaire noir, le jé, qui domine, a recu par contre une fonction précise dans le mythe d’o-
rigine des nombreuses lignées établies en aval, et qui s’en réclament. Du point de vue de
Bwesou Eurijisi, les Bwewa Bwere s’introduisaient dans 1’affaire & travers les Mii, parce
que ces derniers étaient aussi dits Bwewa, quoiqu’étant Mii. Cela se marque dans la dispo-
sition sur le terrain : I’aval est en bas du dessin et par conséquent les Bwewa ensemble,
introducteurs de tous sur ce terrain précis, sur la rive droite de la riviere, sont en position
haute par rapport au reste des participants, et les Bwewa (Bwere) eux mémes, établis plus

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



228

.'ll . 4 ’ ¢
s = " (,jﬂ-r’lﬂ- W a((!?!"() M’,QL‘_ bea o,
SN Hdy, T T —
i (e ';%,mu“‘.;& wnt b, ot TAnd el laMads,
é’," '.'f"_ : . -"EI? did .‘H_‘f’u..lnd&'/l..xob
R =y ML e et o 2.
L i "’;.)od_':n.vd ;“' ‘E
ﬁ.' I%ﬂ'“\. e 1 I.'L:t -"f-{‘.“ Fo‘. "_?;‘f 5 L o, ¢ 3 3
| i ey 3

@2 Fara ....l da Vaias, 51;%

= Moy S S A7

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



229

Tertres et cultures : Dessin de Bwesou Eurijisi représentant I’emplacement des demeu-
res et des cultures établies lors d’une des derniéres grandes fétes traditionnelles dans la val-
lée de Houailou, au début du XXeme siécle. Les positions respectives des maisons indiquent
le degré d’alliance des familles et leur importance aux yeux des dessinateurs.

ler registre : Le mésu de Neburu et Mésikoéo utilise un sol humide dans lequel sont
plantées, a 1’épieu de bois, toutes sortes d’especes «communes». En effet, les cultivateurs
autochtones distinguent des plantes nobles (taros, ignames) et des plantes ordinaires. Seules
les plantes nobles sont I’objet d’échanges cérémoniels. Les femmes cultivent ces jardins, qui
sont entourés de plantes alternées diro (Taetsia fructicosa Merr., Liliacée) et doru (Erythrina
indica Linné, Légumineuse) symbolisant respectivement le principe male et femelle.

2¢eme registre : A gauche les nexuru, les billons d’ignames (Dioscorea alata, Linné,
Dioscoréacée), ceuvre collective, demandant un gros travail de défrichage, piochage, rem-
blaiement et transport de terre meuble. Ces billons en forme de croissant sont la fierté de leur
propriétaire comme les ignames qui y poussent. Seuls les hommes peuvent toucher les igna-
mes sacrées, plantes males par excellence, les femmes ne pouvant planter que certains clo-
nes d’ignames jugés de second rang. Le billon a un c6té male et un femelle. Les noms des
familles a qui appartiennent les billons sont inscrits a c6té (Misiko€o, Bouéoué, Mi, Boéoua).

A droite six cases, trois grandes et trois petites.; les trois grandes sont des maisons
d’hommes construites sur des tertres de terre, les petites sont baties a méme le sol : ce sont
soit des maisons de femmes, soit des cases pour abriter les trésors. Les tertres bweamwa dési-
gnent ici les familles (Eurijisi, Mi et Bouéoua). Dans les deux cases les plus a gauche,
comme dans toutes celles des registres 3 et 4 du dessin), le rhda est représenté par un point
précédé d’un carré qui est le méde, le foyer entouré de pierres plates.

3eme registre : Deux cases, des Misikoéo et des Boéoua a gauche, avec leur poteau cen-
tral, leur foyer, leur tertre et I’allée centrale, le boéwéyé, qui les relie. Cette allée 1égerement
bombée, plantée d herbe fine, est décorée en son milieu de perches au pied desquelles les tas
de vivres sont déposées pendant les échanges. Elle est bordée de cocotiers et d’araucarias.
Cette allée centrale est doublée par deux allées latérales qui sont considérées comme ses fem-
mes. C’est d’ailleurs sur celles-ci que se déroulent discrétement les échanges entre «mater-
nels» et «paternels». Ces deux allées ont elles aussi leur bordure de cocotiers et d’araucarias.

A droite les néjawa, les tarodieres ; comme pour les billons d’ignames, les noms des
propriétaires sont portés sur le dessin — car la tarodiere irriguée est faite de petites parcel-
les individuelles, chacun bénéficiant de I’énorme travail collectif qui a ét€ nécessaire pour
amener |’eau, préparer les gradins, les mettre en eau et entretenir avec soin murettes, vannes
et conduites (Les noms indiqués sont ceux de Néporo, Neburu, Boéoua, Misikoéo, Tévesii,
Neowau, Ewa (les Wa de la basse Kua), Karughe, Mi).

4e&me registre : Sont groupées sur deux lignes six grosses maisons (celles de Kartighe,
Tévesii, Sari Bo¢ a gauche, et au centre celles de Cibei, Eriméja et Sari). Les maisons du
centre sont assorties d’une allée centrale, doublée par deux contre-allées, séré, prévues pour
recevoir les invités et les dons de nourriture. La case du clan Cibei comporte seule une troi-
siéme contre-allée, I’iwiri. A droite quelques lignes de texte expliquant ou étaient situées les

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



230

(suite de la page précédente) némeré, les tarodieres non irriguées que représentent les petits
carrés a gauche. Les taros, plante femelle par excellence, que les hommes ne peuvent ni plan-
ter, ni déterrer, font aussi partie des échanges cérémoniels. Les noms des propriétaires sont
donc mentionnés (Misikoéo, Tévesii, Neowau, Boooéoua et Poarawi). A droite encore ser-
pente une section de la riviere dont les différents renflements figurent les lieux de péche, pro-
priété de chacun des clans : Mi, Boéoua, Kavisoibanu, Tévesii, Rhai, Poarawi.

Jacqueline de la Fontinelle

(extrait du numéro du centenaire de M. Leenhardt de la revue : Objets et Mondes)

haut que les Mii, lesquels sont venus dans la région de Nindiah et installés la a une date
inconnue. Les autres lignées représentées, Eurijisi, bien sir, placé en contrebas des deux
Bwewa, lignée cadette des Mesikweo (et partie s’installer sur la rive droite de la riviere de
Houailou, a la suite d’un inceste ancien, et qui ne fait pas partie de la chefferie Bwewa, mais
joue un rdle d’intermédiaire entre les deux cotés de la riviere), mais aussi : Cibgy, Orima-
ja, Sari d’une part ; Mesikweo, Kartighe, Tovesii (et non Teresu comme imprimé) et
Neowau de I’autre, venaient tous, avant I’invasion des blancs, de la rive gauche de la riviere
de Houailou, appartenant ainsi au réseau dont ’appartenance symbolique premiere est le
lézard dit de Boghiu, et le lieu de culte principal est sis a Dao. Le choix du lieu était de com-
modité, de par la rareté de surfaces planes de dimensions suffisantes dans la vallée.

11 faut lire I’arc de cercle dessiné par les tertres et les allées de droite a gauche, c’est-
a-dire : Sari (Kadi), Orimaja, Cibeéy, Neowau, Mesikweo, Karhiighe, Tovesii, Sari Boe. Cet
ordre est pertinent. Il est a constater, a la date approximative de 1’événement. Ce n’est pas
un ordre géographique, mais un ordre de préséance cérémonielle, manifesté un certain jour,
et qui n’arien a voir la avec les Bwewa Bwere. Ces derniers se reconnaissent issus des Nei,
au nord immédiat de Nerhéghakwea, et ne sont la qu’au titre de piece rapportée, pour étre
les introducteurs éventuels de leur parenté propre, parce qu’ils représentent ici la série des
lignées qui vivent pour I’essentiel sur la rive droite de la riviere. Bwesou Eurijisi ne les
détaille pas, puisqu’il ne fait pas partie de I’ensemble particulier qu’il met en ordre et il n’a
donc pas a en parler.

Une chefferie dite des Bwewa gwée, Bwewa BweRe aussi, existait bien, mais était
établie anciennement non a Neaji€ (Nindiah), mais a Dao, sur la rive gauche de la riviere,
tout prés de Boghiu, ce qui explique aussi sa prééminence ici. Elle est aujourd’hui installée
sur la rive droite, a Oroibao, village protestant et non a Nindiah, village catholique, et c’est
d’elle dont il est question dans le dessin, et pas des Bwewa Bwere de Nindiah, d’ou la
tentative actuelle de 1’'un de ces derniers de s attribuer a la fois le prestige des chefs Bwewa

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



231

authentiques et d’atteler a leur char toutes les lignées citées par Bwesou, c’est-a-dire une
bonne moitié des lignées principales de la vallée moyenne et de la vallée haute. La série
proposée : Bwewa ma Misikoeo, Bwewa ma Neowau, Bwewa ma Cibei, Bwewa mon Ori-
maja est de la fantaisie, elle ne correspond ni au fonctionnement ancien, ni au fonctionne-
ment actuel de la société de la «vallée longue», nom de la vallée de Houailou.

Ce qui pouvait ressembler a une initiative brillante s’est mué en mauvaise action
vis-a-vis de la mémoire du premier des écrivains canaques. L'information apportée par
Bwesou Eurijisi est d’une tres grande richesse et sa valeur est décuplée par la date a laquelle
elle a été écrite, entre 1908 et 1924. Elle a bien entendu ses limites. Elle doit étre utilisée,
analysée, complétée, mais lui en substituer une autre créée tout expres est faire entrer le
lecteur dans un monde imaginaire.

Si Boulay voulait mettre en cause la réalité de ce que révélait le plan de Bwesou
Eurijisi, il lui fallait travailler avec tous les membres de chacune des lignées concernées et
les avoir vus longuement en chacun des lieux ou ils résident aujourd’hui. I ne fallait en
aucun cas se fonder sur les dires d’une seule personne, surtout représentant la lignée qui
était justement en quelque sorte marginalisée dans le document. Cette lignée se voit
d’ailleurs reprocher généralement sur place d’avoir donné a chaque fois, au poste de gen-
darmerie, sa signature a tous les cas de spoliation fonciere qui ont frappé la moyenne val-
lée au cours du dernier siecle. Or la relation du nombre de fois ou les Canaques de la val-
Iée ont dii changer de lieu d’établissement, toujours chassés un peu plus loin par le bétail
des blancs et finissant dans les coins reculés ot la terre était la plus mauvaise, releve d’une
forme de la tragédie épique. Nul ne 1’a oublié¢ encore. L’arrogance de la revendication est
destinée a faire oublier ce passé colonial.

11 fallait s’y attendre. Un dossier aussi mal traité et mettant en avant 1’imagination
d’une seule personne attribuant a sa lignée propre, en dehors de tout contrdler des intéres-
sés de tous bords, une importance qu’elle n’avait jamais eu, ne pouvait avoir qu’une raison
d’étre : une tentative de manipulation fonciere. Il suffisait d’interroger pour tomber dessus,
a savoir la tentative actuelle de ces mémes Bwewa Bwere de Nindiah de se faire attribuer
la propriété de la zone de Dao, le plus joli site de la vallée de Houailou, le seul paysage de
tarodieres irriguées en terrasses clairement visible que puissent photographier les touristes
avides de sites typiques. Ce site présente une autre valeur, celle d’étre le lieu des tertres
les plus anciens de I’ensemble Karé de Nerhéghakwea (Nessakouya, Neshakwea) et
Mésikweo de Neshakwea, Gondé et Coula.

Les Bwewa BweRe (a I’origine simplement BweRe a Medawea, de méme que les
Bwewa Mii étaient simplement Mii a2 Goodu dans la haute vallée, les seuls chefs Bwewa
se trouvant 2 Oroibao) se sont alliés aux Kavisoybanu (issus de Mesikweo, au tertre
Peruapaa pres de Dao et prétres du lézard de Boghiu) dans un Groupe d’Intérét

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



232

Economique, ou GIE, pour exploiter un troupeau sur ce terrain, eux apportant une partie du
bétail — ils ne détiennent aucun droit d’aucune sorte sur le périmetre de Dao — et les
Kavisoybanu 1’acces au terrain. La mise de bétail a paturer ne correspondant pas a une prise
de possession, cela n’avait pas provoqué de probléme majeur. Mais prétendre aller
aujourd’hui plus loin et s’attribuer le domaine de Dao en pleine propriété provoque de for-
tes résistances de la part des Karé et des Mesikweo, qui ont la leurs tertres originels, d’au-
tant que les associés voudraient agrandir la pature utilisée par un terrain supplémentaire, en
forme de triangle, sis en aval, toujours sur la méme rive gauche de la riviere, et qui contient
une bonne part des lieux cultuels anciens du méme ensemble Karé, Kavisoybanu et
Mesikweo, tous descendants du méme ancétre Gwamo (Guiart 1972 & 1992). 1l y a déja
ainsi raison a une personne dont on ne connait pas la stratégie se révele ainsi tout aussi dan-
gereux aujourd’hui qu’hier. C’est 1a I'effet de toute forme d’amateurisme en pareille
matiere.

Cette chefferie officielle, et catholique, Bwewa Bwere, installée en bas de la colli-
ne supportant la mission catholique de Nindiah, est une création coloniale, poussée sur le
devant pour faire piece a I’action dans la vallée de Maurice Leenhardt et a la chefferie Nejé
soutenue par ce dernier. Cela explique que son représentant actuel revendique ainsi par un
biais une autorité sur I’ensemble de la vallée. La revendication implicite dans le libellé du
distique de la fin de I’article, par le moyen d’accoler le nom de Bwewa a celui de toutes les
principales lignées de la vallée, est ce que j’ai rencontré de plus hardi a ce jour comme
manipulation de I’information. Elle n’a été possible que parce que son auteur savait que
I’on n’interrogerait personne d’autre que lui. L’erreur flagrante de méthode, en anthropolo-
gie, ici manifeste, n’est pas une erreur en linguistique, ot la crédibilité ethnographique des
textes enregistrés n’est pas ce qui importe au premier chef.

Le pere Luneau, quelques mois avant sa mort, m’a décrit comment, jeune
missionnaire, il avait été envoyé a Nindiah pour tenter de contrer Maurice Leenhardt, et son
admiration pour ce dernier du fait de son échec a y réussir. C’est en réfléchissant aux cau-
ses de cet échec qu’il avait mis en ceuvre, cette fois & Canala, ce qui allait aboutir au rem-
placement progressif, apres bien des aléas, de la vieille génération des missionnaires maris-
tes blancs par des prétres canaques. Comme d’autres points de I’espace colonial néo-calé-
donien, Nindiah était un avant-poste dans une compétition ot les coups peuvent paraitre, a
posteriori, quelque peu tordus.

11 convient a la vérité de dire qu’a la manipulation centrée sur les Bwewa Bwerre
catholiques, appuyés sur la mission mariste, s’opposait la manipulation faisant des Nejé
protestants, appuyés sur la mission de Do Neva, les «grands chefs» de toute la vallée. A la
décharge de Maurice Leenhardt, c’était la une situation qu’il avait trouvée déja installée.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



233

Les Nejé avaient été reconnus comme tels par I’administration coloniale, dans des condi-
tions pas tres précises, des le milieu du siecle dernier. Cette reconnaissance devait durer
jusqu’en 1925, ou le service des Affaires Indigenes découpera la vallée de Houailou en dis-
tricts plus ou moins artificiels, a la grande indignation de Maurice Leenhardt, qui avait di
quitter le pays quelques mois auparavant, et probablement sur les conseils intéressés du
commergant Bozon-Verduraz, adepte de la manipulation des chefs canaques a qui il distri-
buait de I’alcool gratuitement.

En échange de cette autorité reconnue sur I’ensemble de la vallée, les Nejé avaient
envoyé des auxiliaires combattre les insurgés de Poya en 1878 et des volontaires au front
en 1914-18. La différence entre les deux exemples donnés ici est que les Nejé, du moins a
mon expérience personnelle, n’ont fait aucune difficulté pour indiquer les limites exactes
de leur autorité traditionnelle et n’exprimaient aucune revendication fondée sur ce passé
colonial. Les Bwewa Bwere catholiques non plus, du moins devant moi, confirmant qu’ils
étaient venus de Medawea relativement récemment. Il aura fallu un informateur plus récent,
un adopté mal informé des nuances du passé et faisant du zele comme c’est souvent le cas,
pour voir surgir une revendication qui fleure bon les affirmations portées par le pere Luneau
jeune au poste de gendarmerie de Houailou, comme a Canala plus tard il batailla pour
imposer a la grande chefferie la lignée catholique des Katawi en remplacement de la lignée
protestante en place des Bwaghea Hwésii, qualifiés de lignée cadette et par conséquent en
dehors du champ d’application de la loi salique si curieusement introduite en Nouvelle-
Calédonie.

Le mwaciri

Ce terme, issu majoritairement des textes de Bwesou Eurijisi, a ét¢ traduit par
Maurice Leenhardt comme «royaume», en application d’un concept biblique, puis par
«séjour paisible». Dans une affirmation a ’habitude méchante et dépourvue de la moindre
tentative de démonstration, Alban Bensa nous asséne que le séjour paisible de Leenhardt
traduit «de maniere évidente» la paix blanche établie dans la région par les troupes de
répression frangaises. Bensa fait ainsi semblant de ne pas savoir que le concept est celui
exprimé en premier par un auteur canaque, et que sa traduction est ’approximation obte-
nue au terme de longues conversations entre Bwesou et Maurice Leenhardt (Bensa 2 000,
p.41).

Pour porter un tel jugement, dont la brutalité et 1’absence de fondement sont cou-
rantes chez Bensa, il conviendrait d’étudier tous les contextes ol ce terme est rencontré, pas
seulement chez Bwesou Eurijisi et surtout pas chez Leenhardt, qui n’est ici que celui qui
transmet ce qu’il a requ. La source premicre n’étant pas Leenhardt, ce n’est pas chez lui

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



234

qu’il faut chercher.

Je n’ai jamais tellement voulu m’attaquer a ce terme, dont on pourrait dire qu’il
représente une forme d’utopie, comme la notion de la société canaque en tant que «société
de consensus», ou la Pacific way imaginée Ratu sir Kamisese Mara, si longtemps premier
ministre inamovible de Fiji (Pacific Way qui s’affirme aujourd’hui, en Nouvelle-Guinée et
aux fles Salomon, a coups de fusils d’assaut).

Mon jugement est que ce terme est bien plutdt & mettre en paralléle avec le systeme
canaque des bénédictions et des malédictions, les premieres et les secondes venant soit des
dieux et des morts divinisés, soit des personnages ancrés dans la tradition et d’un age qui
les rend préts de rejoindre les premiers. Le mwaciri est I’habitat protégé par les vivants et
les morts agissant parallelement et de concert, tant que les adversaires ne cherchent pas a
le détruire (le but ultime de la guerre étant sa destruction par incendie). Il s’agit donc d’un
état fragile de la société humaine. On le protege en s’assurant d’alliances matrimoniales
(chez les adversaires), et d’alliances militaires éventuelles (chez tous ceux qui participent
au méme «réseau d’identité partagée»). Si I’équilibre des forces n’est visiblement pas en
votre faveur, on peut étre amené a 1’abandonner. Cela aussi se retrouve chez Bwesou, si1’on
veut bien le lire. La tradition orale n’a aucune difficulté & présenter des exemples de tels
abandons, suivis ou non par un retour négoci€. Il ne s’agit donc par conséquent pas d’un
concept établi dans la seule synchronie, mais d’une vision de la société canaque rythmée
par I’alternance non entre la paix et la guerre, mais entre un état de compétition de prestige
mesuré et un autre ot les tensions de rupture peuvent s’étre mises en place.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



BIBLIOGRAPHIE

Amman, Raymond, 1997, Danses et musiques kanak, Une présentation des danses et des
musiques mélanésiennes de Nouvelle-Calédonie, dans les cérémonies et la vie quo-
tidienne, du XVIlleme siecle a nos jours, ADCK Nouméa.

Bensa, Alban, 2 000, «Le chef kanak, les modeles et I’histoire», in : Bensa, A. et Leblic,
Isabelle, En pays kanak, Ethnologie, linguistique, archéologie, histoire de la
Nouvelle-Calédonie, Editions de la Maison des Sciences de 'Homme, Paris,
p.9-48

Bensa, Alba, et Leblic, Isabelle, 2 000, éditeurs, En pays kanak, Ethnologie, linguistique,
archéologie, histoire de la Nouvelle-Calédonie, Editions de 1a Maison des Sciences
de ’'Homme, Paris

Boulay, Roger, 1990, La Maison Kanak, Editions Parentheses — ADCK, Marseille.

Codrington, R. H., 1891, The Melanesians, Studies in their Anthropology and Folklore,
Clarendon Press, Oxford.

Crocombe, R. G. et Crocombe, Marjorie, 1968, The Works of Ta’unga, Records of a
Polynesian Traveller in the South Seas, 1833-1896, Australian University
Press.

Guiart, Jean, 1955, Contes et légendes de la Grande Terre, Editions des Etudes
Meélanésiennes, Nouméa.

1957, «Les modalités de 1’organisation dualiste et le systéme matrimo-
nial en Nouvelle-Calédonie», Cahiers Internationaux de Sociologie vol.
4, Paris, p. 21-39.

1972, «Généalogies équivoques en Nouvelle-Calédonie», in : Langues,
Techniques et Société, ouvrage en I’honneur d’André Haudricourt, Librairie
Klincksiek, Paris, tome II, Approche ethnologique et naturaliste, p. 36-51,
tableaux généalogiques.

1981, «Clans autochtones : situation précoloniale», Atlas de la
Nouvelle-Calédonie et dépendances, ORSTOM, Paris, carte n° 18

1981, «La Terre dans la Société Mélanésienne», Atlas de la Nouvelle-

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



236

Calédonie et dépendances, ORSTOM, Paris, carte n° 32 (en particu-

lier, la carte fonciere de la Réserve de Nerhéghakwea).

1987, Mythologie du masque en Nouvelle-Calédonie, Publications de la Société
des Océanistes n° 18, Paris (1ere édition 1966).

1992, «A propos de la vallée de Kouaoua», Journal de la Société des
Océanistes vol 95, Paris, p. 242-249.

1992, Structure de la chefferie en Mélanésie du Sud, Institut d’Ethnologie, Paris
(cette version intégre, pour «les vallées de Houailou», les informations de
Bwesou Eurijisi, ce que la version de 1964 de cet ouvrage n’avait pas tenté).
1994, «Fonction du mythe et réalité empirique en Océanie, in ; Comparatisme,
Mythologies, Languages, en hommage a Claude Lévi-Strauss, Christophe Vielle,
Pierre Swiggers et Guy Jucquois (éd.), Peeters, Louvain-la-Neuve.

1997, Maurice Leenhardt, le lien d’un homme avec un peuple qui ne voulait pas
mourir, Le Rocher-a-la-Voile, Nouméa (3¢ édition en 2 003).

1998a, Jules Calimbre, Chronique de trois femmes et de trois maisons, Le Rocher-
a-la-Voile, Nouméa.

1998b, La Terre qui s’enfuit. Les pays canaques anciens de La Foa a Kouaoua,
Moindou et Bourail, Le Rocher-a-la-Voile, Nouméa.

1998c, Les Canaques devant I’économie de marché, Le Rocher-a-la-Voile,
Nouméa, réédition 2 003.

1998d, Autour du rocher d’Até. Les effets de la résistance canaque sur ’axe Koné-
Tiwaka, Le Rocher-a-la-Voile, Nouméa.

1999, Heurs et malheurs du pays de Numea, ou le péché originel, Le Rocher-a-la-
Voile, Nouméa.

2 002a, Sociétés mélanésiennes, ldées fausses, idées vraies, Le Rocher-a-la-Voile,
Nouméa.

2002b Les Cahiers de Théodore Braino Kaahwa (présentés par J. Guiart), Le
Rocher-a-la-Voile, Nouméa.

2 003, Et le masque sortit de la mer, Les pays canaques anciens, de Hienghéne a
Voh, Gomen et Koumac, Le Rocher-a-la-Voile, Nouméa.

Guiart, Jean et Tercinier, Georges, 1956, Inventaire des ressources de trois

réserves autochtones de la Nouvelle-Calédonie, Institut Francais
d’Océanie (ORSTOM), Nouméa, ronéoté, 83 p., 9 cartes repliante.

Hnyigotr, Joane, No ne Mathaia ro Houailou. L’Evangile a Houailou, de 1894 a 1952,

Editions du Cinquantenaire, ronéoté, texte en langue aji¢ et en francais, 20 p.

Kaufmann, Christian, 1993, «La Mélanésie», in : L’Art Océanien, Citadelles et Mazenod,

Paris.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



237

Leenhardt, Maurice, 1922, «La monnaie néo-calédonienne», Revue d’Ethnographie et des
Traditions Populaires vol. 3, Paris, p. 326-333.

1922, La Grande Terre, Mission de Nouvelle-Calédonie, Société des Missions
Evangéliques, Paris.

1930, Notes d’ethnologie néo-calédonienne, Institut d’Ethnologie, Paris.

1932, Documents néo-calédoniens, Institut d’Ethnologie, Paris.

1933, «Le masque calédonien», Bulletin du Musée d’Ethnographie du
Trocadéro, Paris p. 3-21.

1935, Vocabulaire et grammaire de la langue de Houailou, Institut d’Ethnologie,
Paris.

1937, Gens de la Grande Terre, Gallimard, Paris.

1939, «La fabrication de la perle, monnaie néo-calédonienne», Etudes
Mélanésiennes, Nouméa, p. 5-7 (description d’un travail moderne de fabrication
a Kowei, Touho).

1946, Langues et Dialectes de I’Austro-Mélanésie, Institut d’Ethnologie, Paris.
1947, Do Kamo, La personne et le mythe dans le monde mélanésien, Gallimard,
Paris.

1953, «Kapéa, réves et dessins d’un indigene de Nouvelle-Calédonie», Le
Monde Non-Chrétien n° 25, p. 52-70.

Leenhardt, Raymond, 1976, «Un sociologue canaque, Le pasteur Boesoou Eurijisi, 1866-
1947, Houailou, Nouvelle-Calédonie», Cahiers d’Histoire du Pacifique n° 4,
Paris.

Lévi-Strauss, Claude, 1975, La voie des masques, Les sentiers de la création, Albert Skira,

Paris, 2 vol.

Lévi-Strauss, Claude, Guiart, Jean et Reid, Martine, 1989, Des symboles et leurs dou-
bles, Plon, Paris.

Mariotti, Jean, Toghi, Notes ethnologiques et pieces radiophoniques, Association
pour 1’édition des ceuvres de Jean Mariotti et Grain de Sable, Nouméa (dans
une série de republications fort bien exécutées et avec un grand souci de
rigueur, il est regrettable que le commentaire s’inscrive encore dans la
tradition blanche de la croyance a la sorcellerie noire et ne montre pas que,
comme I’ceuvre de Jean Mariotti lui-méme, le Toghi est le fruit du contact
européen et du régime colonial. Tous les auteurs coloniaux ont répété les
mémes histoires tout aussi fausses sur le sujet. Il y avait 1a une opportunité qui
n’a pas été saisie pour s’en démarquer. On a toutes les preuves historiques que
la sorcellerie moderne (dite en frangais local «boucan») est une intrusion du
monde extérieur dans une tradition canaque qui ne la possédait pas et Maurice

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



238

Leenhardt, ici mal ou pas lu, avait raison de penser & une influence venue de
I’Océan Indien ; sur ce point les commentateurs ont perdu de vue I’objectivi
té souhaitable dans leur recherche de valorisation d’un texte posthme de leur
auteur, en voulant qu’il soit 12 en train de faire de 1’ethnologie, alors qu’il n’é
tait 1a que le réceptacle, un de plus, des histoires que les Canaques aiment a
raconter aux blancs parce que c’est celles que ces derniers attendent d’eux).

Pidjo, Jean-Marc, 1995, Implantation des clans dans la Chefferie Mwalebeng de Pouébo,
Mémoire de DHEPS, Colleége Coopératif, Nouméa et Paris, ms, généalogies et
cartes, publi€ sous I'intitulé : Le Mwa Tea Mwalebeng et le fils du soleil,Le Rocher-

a-la-Voile, Nouméa, 2 003.

Pillon, Patrick, 1992, «Listes déclamatoires («viva») et principes d’organisation sociale
dans la vallée de Kouaoua (Nouvelle-Calédonie)», Journal de la Société des
Océanistes vol. 94, p. 82-101.

Priday, Lewis, 1944, Cannibal Island, The turbulent story of New Caledonia’s canni-
bal coasts, Reed, Wellington.

Rey-Lescure, Philippe, 1967, Vos Racines : Essai d’histoire des débuts de I’évangé-
lisation en Nouvelle-Calédonie, Chez 1’auteur, La Force.

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art. org



239

ms gratuitenent a votre disposition
par Www. j eangui art.org



